1436 ശവ്വാൽ - ദുൽഹിമയ | 2015 ജൂലൈ-സഫ്രംബർ

## ഖുർആനിൽ ഇല്ലാത്ത ശാസ്ത്ര സത്യങ്ങൾ!

ജനക്ഷേമം മുഖ്യധർമ്മം

മാസമാറ്റ അതിർത്തി കതിനേലിയോ?

ത്തു തിയിൽ ഉതിയെതി





### ജാടകളില്ലാതെ പ്രാർത്ഥി കാനാകില്ലെന്നോ?

ഖുർആനിൽ ഇല്ലാത്ത ശാസ്ത്ര സത്യങ്ങൾ

വ്യഭിചാരികളെ എറിഞ്ഞുകൊല്ലാൻ നിയമമുണ്ടോ?

ഗൗളി തീയിൽ ഊതിയെന്ന്! 52

| . അദ്ദുആഉ ഹുവൽ ഇബാദഃ             | 1 ' |
|----------------------------------|-----|
| · അല്ലാഹു പവിത്രമാക്കിയാൽ        | 19  |
| ്വി. ഖുർആൻ ഹദീസുകൾ               |     |
| • താരതമ്യ പഠനം                   | 2   |
| · ദീനുൽ ഖയ്യിം അഥവാ              |     |
| · നിലനിൽക്കുന്ന മതം              | 3 ′ |
| · മാസമാറ്റ അതിർത്തി കമ്പിവേലിയോ? | 3   |
| - ഖുർആനും ഹദീസും ഒരേ പദവിയിൽ! .  | 44  |
| ്മാസപ്പിറവി: ഉമർ ഫാറുഖിന്റെ      |     |
| 'വിസ്ഡം' ഇല്ലാത്ത ചിന്തകൾ        | 5   |
| ്ജിന്നിറക്കാൻ അടിചികിത്സ         | 6   |
| . ചിന്താലോകം                     | 63  |
| ് ധ്രുവങ്ങളിലെ ആരാധനാ സമയക്രമം   | 64  |
| - കൊണ്ടാലേ അറിയു ഈ മതനേതൃത്വം? . | 6 5 |
| യേശുവും യൂദാസും                  | 6   |
| മാതാപിതാക്കൾ                     | 69  |
| ് ഒഴുക്കിനൊത്തു വളരുക            | 70  |
| സുപ്രധാന കാര്യം                  | 7   |
| ് വെബ്സൈറ്റുകളുണ്ടാക്കുന്ന ഫിത്ന | 72  |
| . പരലോകത്തെ രാജാക്കന്മാർ         | 73  |
| ് വചനാനുഭവം                      | 74  |
|                                  |     |



ജനക്ഷേമം മുഖ്യധർമ്മം 47

#### Vol: 2 Issue: 1 Reg. No. KERMAL 14999/11/1/2012-TC RNI No. 2012/45754 Price Rs. 30/-

ചീഫ് എഡിറ്റർ

പ്രഫ. ഡോ. ടി.വി. കോയക്കുട്ടി ഫാറൂഖി

alfanarmagazine@gmail.com

Mail: hitechdtp@gmail.com drkkfarooqui@gmail.com

അൽഫനാർ

ഫാറൂഖ് കോളേജ് പി.ഒ കോഴിക്കോട് 673 632, കേരള, ഇന്ത്യ.

9446258195

*ഡി.റ്റി.പി 6 ലേഔട്ട്* : ഹൈടെക് ചുങ്കം: 9947 41 46 47



### വലിയ മഹാസത്വം

**അ**ൽഫനാർ കൂടുതൽ പ്രൗഢമായി വരുന്നതിൽ സന്തോഷിക്കുന്നു. നിലവിലുള്ള മതസംഘടനകൾ നടത്തിവരുന്ന പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ച് വിഭവസമ്പന്നമാണിത്. മുന്നു മാസങ്ങൾക്കുള്ളിൽ വായിച്ചു തീർത്താൽ മതിയല്ലോ എന്ന വിചാരത്തോടെയാണ് കയ്യിൽ കിട്ടി റേപ്പർ പൊട്ടിക്കുമ്പോൾ തോന്നാറ്. പക്ഷേ വായിച്ചു തുടങ്ങിയാൽ താഴെ വെയ്ക്കാൻ സാധിക്കുന്നില്ല. എന്നാലോ ഇരുന്ന ഇരുപ്പിൽ വായിച്ചു തീർക്കാനും കഴിയുന്നില്ല. എല്ലാം പഠനാർഹവും ചിന്താദ്ദീപകവുമായ ലേഖനങ്ങളും വിഷയങ്ങളുമാണ്. ഗൗരവതരമായ വായനയോടൊപ്പം നല്ല എരിവും പുളിയും അനുഭവപ്പെടുന്നു. കഴിഞ്ഞ ലക്കം (നമ്പർ 26) എഡി

റ്റോറിയൽ വല്ലാതെ മനസ്സിനെ പിടിച്ചു കുലുക്കി. നൂറായിരം മത, സാംസ്കാരിക, സാമൂഹ്യ പ്രബോധക സംഘടനകളുണ്ടായിട്ടും സമുദായത്തിന്റെ മൊത്തം ജീർണതകൾ പെരുകുകയാ ണ്. അതിനു പരിഹാരമുണ്ടാക്കാൻ ഈ സംഘടനകളൊരുമിച്ചു ചേർന്നു ഒരു പദ്ധതിയും ആവിഷ്കരിക്കുന്നില്ല. ഒരു വലിയ മഹാസത്യമാണ് അൽഫനാർ വിളിച്ചു പറഞ്ഞത്. ഇപ്പറ ഞ്ഞതിനെല്ലാം സ്വാധീനമുണ്ടാകട്ടെ എന്നു പ്രാർത്ഥിക്കുന്നു. അൽഫനാറിന്റെ ശിൽപികൾക്ക് അഭിനന്ദനങ്ങൾ.

(മുശ്താഖ് അഹ്മദ്, ബാംഗ്ലൂർ)

### തികഞ്ഞ വൈരുദ്ധ്വമല്ലേ?

**(ദീ0**ൽഫനാർ ലക്കം നമ്പർ 26ൽ പരസ്പര വൈരുദ്ധ്യങ്ങളായി തോന്നുന്ന രണ്ടു ലേഖന ങ്ങൾ കാണാനിടയായി. ഡോ. എ.എ റഹ്മത്തുല്ലയുടെ പിശുക്കും ധൂർത്തും എന്ന പഠനാർഹ മായ ലേഖനത്തിൽ 'വിവാഹം ആഘോഷമാക്കാം, സദ്യ, പാട്ട്, പുതിയാപ്പിള, പുതുനാരി പുറ പ്പെടൽ, സ്വർണ്ണാഭരണങ്ങൾ എന്നിവയെല്ലാം വേണം. ഇവകളൊന്നും ദുർവ്യയമല്ല. ഓരോ കാല ഘട്ടത്തിലും ഓരോ നാട്ടിലും ഇത് വ്യത്യസ്തമാകാം.' (പേജ് 19) എന്നു പറയുന്നു. താളുകൾ മറിച്ച് 63–ാം പേജിലെത്തുമ്പോൾ ശംസുദ്ധീൻ പാലക്കോടിന്റെ 'എല്ലാ കല്യാണത്തിനും പോകേ ണമോ?' എന്ന ലേഖനത്തിൽ ഇപ്പറഞ്ഞതിനെല്ലാം വിരുദ്ധമായി കുറെ കാര്യങ്ങൾ പറയുന്നു. കല്യാണത്തിനു ആളുകളെ ക്ഷണിക്കുന്നത്, ഗാനമാലപിക്കുന്നത്, ബുഫെ മോഡൽ സൗകര്യം ചെയ്ത് അതിഥികൾക്ക് സുഭിക്ഷ ഭക്ഷണം ഒരുക്കുന്നത് ഒക്കെ ഹറാമാണെന്നും അത്തരം വിവാഹങ്ങളിൽ പങ്കെടുക്കരുതെന്നും ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്നു. ഒരേ ലക്കത്തിൽ തന്നെ വൈരുദ്ധ്യ ലേഖനങ്ങൾ ഒരു വിരോധാഭാസമായി തോന്നുന്നു. ലേഖനങ്ങളുടെ സന്ദർഭങ്ങളിൽ നിന്ന് വാച കങ്ങളെടുത്തു ദുരുദ്ദേശ്യക്കാർ ദുരുപയോഗം നടത്തുകയില്ലേ എന്നു സംശയിക്കുന്നു. വിശദീ കരണം പ്രതീക്ഷിക്കുന്നു.

(സുൽഫിക്കർ, കണ്ണൂർ)

**കു**റിപ്പുകാരൻ രണ്ടു ലേഖനങ്ങളും ഒരിക്കൽ കൂടി മനസ്സിരുത്തി വായിക്കുക. ഡോക്ടർ, പിശുക്കിന്റെയും ധൂർത്തിന്റെയും മധ്യത്തിലെ നിലപാടുകൾക്ക് ഇസ്ലാമിന്റെ പ്രമാണങ്ങൾ ഉദ്ധരിച്ചാണ് തെളിവുകൾ അണിനിരത്തുന്നത്. പ്രവാചക ചര്യകളിൽ വന്ന വിവാഹ സംസ്കാ രത്തിന്റെ ശരിയായ ചിത്രമാണ് അദ്ദേഹം വരച്ചു കാണിക്കുന്നത്. എന്താണ് പിശുക്ക്? എന്താണ് മിതത്വം? എപ്പോഴൊക്കെയാണ് ധൂർത്താവുക? ഇതെല്ലാം അദ്ദേഹം സുവ്യക്തമായി വിവരിക്കു ന്നണ്ടല്ലോ!

എന്നാൽ, ശംസുദ്ധീൻ പാലക്കോട് മുസ്ലിംകൾ മതം അനുവദിച്ച പരിധികളെല്ലാം ലംഘിച്ച് തനി ആഭാസവും ധൂർത്തും പൊങ്ങച്ചവും അഹങ്കാരവും കാണിച്ച് വിശുദ്ധ വിവാഹത്തെ മാമാങ്കമാക്കി മാറ്റുന്നതിന്റെ ഭവിഷ്യത്താണ് ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുന്നത്. സ്ത്രീധനം വാങ്ങി ആ പണം കൊണ്ട് തനി തെമ്മാടിത്തം കാണിക്കുന്ന പുത്തൻ കൂറ്റുകാരുടെ താന്തോന്നിത്തരങ്ങ ളെയാണ് വിമർശിക്കുന്നത്. സദുദ്ദേശ്യപരവും ആധികാരികവും സുവ്യക്തവുമായ ഈ രണ്ടു ലേഖനങ്ങളിലും യാതൊരു വൈരുദ്ധ്യവും എഡിറ്റർ ദർശിക്കുന്നില്ല. സന്ദർഭത്തിൽ നിന്ന് അടർത്തിയെടുത്ത് വൈരുദ്ധ്യം ആരോപിക്കുന്നത് പ്രകോപിപ്പിക്കാനാണ് എന്ന് വായനക്കാ ർക്ക് തോന്നിയാൽ എഡിറ്റർ കുറ്റക്കാരനല്ല. അല്ലാഹു നമുക്കെല്ലാം സുതാര്യമനസ്സു നൽകി അനുഗ്രഹിക്കട്ടെ.

(എഡിറ്റർ)

#### മുഖം പോയ മുഖാമുഖം

🛮 ലപ്പുറം കെ.എൻ.എം.കാർ നടത്തിയ മുഖാമുഖം അവർക്കു തന്നെ തിരിച്ചടിയായി എന്നു മലപ്പുറത്തുകാരായ ഞങ്ങൾക്കു അനുഭവപ്പെട്ടു. ഗൗരവതരത്തിൽ ചോദിക്കപ്പെട്ട സംശയ ങ്ങൾക്കൊന്നും ആധികാരികമോ ശാസ്ത്രീയമോ ബുദ്ധിപരമോ ആയ മറുപടികളല്ല ഉണ്ടായ ത്. സദസ്സിന്റെ വികാരം മാനിക്കാനും സംഘാടകർക്കു കഴിഞ്ഞിട്ടില്ല. അഴകുഴമ്പൻ മറുപടിക ളാണ് പല ചോദ്യങ്ങൾക്കും ലഭിച്ചത്. ചോദ്യാവസരം അപഹരിച്ചു ദീർഘപ്രസംഗവും ആർക്കും ആവശ്യമോ ഗ്രാഹ്യമോ അല്ലാത്ത കുറെ കണക്കുകളും അവതരിപ്പിച്ച് തടിയെടുക്കുകയാണ് ചെയ്തത്. കലണ്ടർ തയ്യാറാക്കാൻ ഗണിത ഗോള ശാസ്ത്രക്കണക്കു തന്നെ വേണം. എന്നാൽ കലണ്ടർ പ്രകാരമുള്ള 9-ാം മാസമായ റമളാനിനും 10-ാം മാസമായ ശവ്വാലിനും 12-ാം മാസ മായ ദുൽഹിജ്ജക്കും പടിഞ്ഞാറൻ അസ്തമന ചക്രവാളത്തിൽ വെച്ച് നഗ്നനേത്രങ്ങൾ കൊണ്ട് ചന്ദ്രക്കല കാണുക തന്നെ വേണമെന്ന വിചിത്രവും അനിസ്ലാമികവുമായ വാദഗതിയാണ് ഉയർന്നു കേട്ടത്. ഈ മൂന്നു മാസങ്ങൾക്ക് ബാധകമല്ലാത്തതാണോ ഖുർആനിലെ 'അശ്ശംസു വൽഖമറു ബിഹുസ്ബാൻ' (സൂര്യനും ചന്ദ്രനും കണക്കിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ തന്നെയാകു ന്നു) എന്ന ആയത്ത് എന്നു ചോദിച്ചു പോവുകയാണ്. പ്രാദേശികാടിസ്ഥാനത്തിൽ കണ്ടാൽ അതിന്റെ പരിധി ചോദിച്ചതിനു നമ്മുടെ ആദർശവും സംഘടനകളുടെയും അധികാരപരിധിയി ലുള്ള കേരളം എന്ന മറുപടി ചന്ദ്രനെപ്പിടിച്ച് കേരളീയനാക്കിയത് അപഹാസ്യമായിപ്പോയി. പൊന്നാനിയിൽ യുവപണ്ഡിതൻ വലിയ ഭാവത്തിൽ വിഷയമവതരിപ്പിച്ചശേഷം ചോദ്യങ്ങളുടെ മുമ്പിൽ പതറി വിളറിവെളുത്ത് ദയനീയ കാഴ്ചയായിരുന്നു. ഇശാഅ് ബാങ്ക് കൊടുത്തത് പ്രസംഗം നിർത്താനുള്ള രക്ഷാമറയാക്കി പ്രാസംഗികൻ സ്ഥലം വിട്ടതും ഇത്തരമൊരു പരി പാടി വേണ്ടതില്ലായിരുന്നുവെന്ന് സംഘാടകർക്ക് തോന്നി ഖേദിക്കേണ്ടി വന്നതും അനുഭവഭേ ദ്യമായി. എത്രകാലം ഈ നാടകങ്ങൾ അരങ്ങേറുമെന്ന് കണ്ടറിയണം. അനുയായികൾക്കടക്കം സത്യം മനസ്സിലായിട്ടും സംഘടനക്കുവേണ്ടി കളിക്കുന്ന കളിക്ക് അല്ലാഹുവിനോട് മറുപടി പറയേണ്ടി വരുമെന്ന് ഓർമ്മിപ്പിക്കുന്നു.

(എം. അബ്ദുറഹിമാൻ, മലപ്പുറം)

#### ● വീണ്ടുവിചാരം

## മുസ്ലിം – അമുസ്ലിം ഭവർതിരിവുകൾ

എം. ഖാലിദ് നിലമ്പൂർ

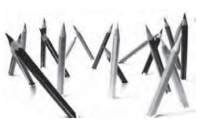
(നബിയിൽ) വിശ്വസിച്ചവർ, ജൂതർ, ക്രിസ്ത്യാനികൾ, മജൂസികൾ (മറ്റ് മത സ്ഥർ) ഇവരിൽ ആർ ഏകദൈവത്തിലും അന്ത്യനാളിലും വിശ്വസിക്കുകയും സത്കർമ്മങ്ങൾ പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്തുവോ അത്തരക്കാർക്ക് ദൈവത്തി ങ്കൽ പ്രതിഫലമുണ്ട്. അവർ ഭയപ്പെടേണ്ട തില്ല, ദുഃഖിക്കേണ്ടതുമില്ല (ഖുർആൻ 2-62). ഓരോ മനുഷ്യനും ശുദ്ധപ്രകൃതിയോട് കുടി ജനിക്കുന്നു. പിന്നീട് അവന്റെ മാതാപിതാ ക്കൾ അവനെ ക്രിസ്ത്യാനിയും ജൂതനും മറ്റ് മതസ്ഥനുമൊക്കെ ആക്കുകയാണ്. (ന ബിവചനം).

ഒന്നിലേറെ സ്ഥലത്ത് ആവർത്തിക്കുന്ന പ്രസ്തുത ഖുർആൻ വചനവും അതിന് താഴെ കാണിച്ച നബിവചനവും ചേർത്ത് വായിക്കുമ്പോൾ എന്താണ് നമുക്ക് മനസ്സി ലാവുക! ഇസ്ലാം സർവ്വമത സത്യവാ ദത്തെ അംഗീകരിക്കുന്നുവെന്നാണോ? ഒരി ക്കലുമല്ല. സർവ്വ മതങ്ങളിലും ഭാഗികമായി സത്യങ്ങളുണ്ടാവാം.

പക്ഷേ, സർവ്വമത സത്യവാദം എന്നത് കൊണ്ടുദ്ദേശിക്കപ്പെടുന്നത് എല്ലാ മതവിശ്വാ സങ്ങളും ഒരുപോലെ സത്യമാണെന്നും ഏതിൽ വിശ്വസിച്ചാലും സത്കർമ്മങ്ങൾ പ്രവർത്തിക്കുന്നവർക്ക് മോക്ഷം ലഭിക്കുമെ ന്നുമാണെങ്കിൽ പിന്നെ ഇസ്ലാം മതത്തി ന്റെയെന്നല്ല ഒരു മതത്തിന്റെയും ആവശ്യ മില്ല. എല്ലാതരം വിശ്വാസങ്ങളും ദൈവദ്യ ഷ്ടിയിൽ ഒന്നാണെങ്കിൽ പിന്നെ മതം എന്ന ചിന്തയ്ക്കുതന്നെ പ്രസക്തിയില്ലല്ലോ? പിന്നെയെന്താണ് പ്രസ്തുത ഖുർആൻ വാക്യങ്ങളും നബിവചനങ്ങളും അർത്ഥമാ ക്കുന്നത്? വിശ്വാസങ്ങളിൽ ഏകദൈവത്തി ലും അന്ത്യനാൾ വിചാരണയിലും ഉള്ള വിശ്വാസം മാത്രമേ ശരിയുള്ളൂ എന്നുതന്നെ.

ഈ വിശ്വാസമില്ലാതെയുള്ള കർമ്മങ്ങൾ നിഷ്ഫലമാണെന്നും ദൈവിക പ്രതിഫലം പരലോകത്ത് പ്രതീക്ഷിച്ച് മാത്രം ചെയ്യുന്ന സത്പ്രവൃത്തികൾ മാത്രമേ പ്രയോജനപ്പെ ടുകയുള്ളൂവെന്നും തന്നെ. ഇത് ലഭിക്കാൻ ആ വിശ്വാസി ഒരു പ്രത്യേക സമുദായക്കാ രനാവണമെന്നില്ല. ജന്മാകൊണ്ട് ഏതെ ങ്കിലും പ്രത്യേകസമുദായക്കാരനാവുന്നത് ഒരാളുടെ മേന്മയല്ല; സാഹചര്യങ്ങൾ കാരണം മറ്റൊരു സമുദായക്കാരനുമായി വളരേണ്ടിവന്നത് ഒരാളുടെ കുറ്റമല്ല. 'മുസ്ലിം', 'അമുസ്ലിം' എന്നൊക്കെയുള്ള നമ്മുടെ ഭാഷാ പ്രയോഗങ്ങൾക്ക് ദൈവദൂ ഷ്ടിയിൽ പ്രാധാന്യമില്ല. നിങ്ങൾ ഏത് കുല ത്തിലും ഗോത്രത്തിലുമുള്ളവനായാലും നിങ്ങളിൽ ദൈവത്തിങ്കൽ ഉത്തമൻ ഏറ്റവും ഭയഭക്തിയുള്ളവൻ മാത്രമാണ് എന്ന് 49ലെ 13-ാം വചനം ഇക്കാര്യം നമുക്ക് മനസ്സിലാ ക്കിത്തരുന്നു.

യഥാർത്ഥ മതവിശ്വാസങ്ങളല്ല, മറിച്ച് സങ്കുചിത സമുദായ ചിന്തകളാണ് മനു ഷ്യർക്കും മനുഷ്യർക്കുമിടയിൽ മതിലുകൾ തീർക്കുന്നതും ചിലപ്പോഴൊക്കെ പ്രശ്നങ്ങ ളുണ്ടാവുന്നതും. തങ്ങളുടെ സമുദായക്കാ രനായി മാറാത്തവർക്ക് മോക്ഷമില്ല എന്ന ചിന്താഗതിയെ ഖുർആൻ രണ്ടാം അധ്യായം 111, 112 വചനങ്ങളിലൂടെ നിരാകരിക്കുക യാണ് എന്ന് മുസ്ലിംകൾ കൂടി ഓർക്കേ ണ്ടതുണ്ട്.



### ചന്ദ്രൻ മുസ്ലിംകളുടെ തറവാട് സ്വത്തോ?

 $\mathbb{N}$ ത്യം മനസ്സിലായാൽ അതനുസരിച്ച് ജീവിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ കടുത്ത വഞ്ചനയായിരിക്കുമത്. ശാസ്ത്ര സഹായത്തോടെ ജീവിതം ക്ഷേമകരമാ · ക്കുക എന്നത് ബുദ്ധിയുള്ള ഏതു മനുഷ്യനും സ്വീകരിക്കാവുന്നതാണ്. ഇക്കാ . . ര്യത്തിൽ വളരെ മുമ്പിൽ നടന്നവരാണ് മുൻകാല മുസ്ലിം ലോകം. യൂറോപ്പ് അന്ധകാരത്തിൽ തപ്പി നടക്കുമ്പോഴും ക്രൈസ്തവ ലോക മതനേതൃത്വം ശാസ്ത്ര യാഥാർത്ഥ്യങ്ങൾക്കെതിരെ പിന്തിരിപ്പൻ നയവും അടിച്ചമർത്തലും . തുടർന്നപ്പോഴും മുസ്ലിം ലോകം ശാസ്ത്രം ഏറ്റെടുത്ത് ലോകത്ത് അതി വേഗം സഞ്ചരിക്കുകയായിരുന്നുവല്ലോ. ഇസ്ലാമിന്റെ സുവർണ്ണ കാലഘട്ടം നൽകിയ സന്ദേശം അതായിരുന്നു.

സൂര്യാസ്തമനം നോക്കിക്കണ്ട ശേഷം പെരുമ്പറയടിച്ചോ, പടക്കം/ കദീനവെടി പൊട്ടിച്ചോ ആളുകളെ നോമ്പുതുറ സമയം അറിയിച്ചിരുന്ന കാല മുണ്ടായിരുന്നു. അത്താഴ സമയമായെന്നറിയിക്കുന്ന 'അത്താഴംമുട്ടികൾ' ഉണ്ടാ യിരുന്നു. പള്ളികൾക്ക് മുമ്പിൽ നാട്ടിവെച്ച വടികളും കുറ്റികളുടെയും നിഴ ലുകളളന്ന് നമസ്കാരാദി കർമ്മങ്ങളുടെ സമയം നിർണ്ണയിച്ചിരുന്നൊരു കാലവും കടന്നുപോയി. കാൽനടയായും ഒട്ടക/കഴുത/കുതിരപ്പുറങ്ങളേറി ·സുദീർഘകാല യാത്ര ചെയ്ത് ഉംറയും ഹജ്ജിനും എത്തിച്ചേർന്നിരുന്ന . കാലവുമുണ്ടായിരുന്നു. ശാസ്ത്ര സാങ്കേതിക വിജ്ഞാന വിസ്ഫോടന ത്തോടെ ഇതിലെല്ലാം മാറ്റങ്ങൾ വന്നു. മുസ്ലിംകൾ ഒട്ടും അമാന്തിച്ചില്ല. ആ വിജ്ഞാനം നൽകിയ സൗകര്യങ്ങളും നന്മകളും ക്ഷേമവും ശരീഅത്ത് വിരു . ദ്ധമല്ലാത്തതിനാൽ എല്ലാം നിസ്സംശയം ഏറ്റുവാങ്ങി. മേൽപ്പറഞ്ഞവയ്ക്കെല്ലാം ്പ്രവാചക വചനങ്ങൾ ഉണ്ടായിരുന്നു. അവ കാലോചിതമായ കൽപനകളും നിർദ്ദേശങ്ങളുമായിരുന്നുവെന്നവർ മനസ്സിലാക്കി.

സൂര്യ ചന്ദ്രന്മാർ കിറുകൃത്യമായ കണക്കിനനുസൃതമായാണ് ചലിക്കു ന്നതെന്ന യാഥാർത്ഥ്യം അറിയാത്തവരില്ല. സൂര്യന്റെ ചലനഗതിക്കനുസരിച്ച് കണക്കു കൃത്യമാകുന്നതിനാൽ വരാനിരിക്കുന്ന കാലത്തെ ഓരോ ദിവസ ത്തിലെയും നമസ്കാര, ഉദയ, അസ്തമയ സമയങ്ങളെല്ലാം എത്രയോ കാല ത്തേത് മുൻകൂട്ടി തയ്യാറാക്കിയ പഞ്ചാംഗങ്ങളും കലണ്ടറുകളും ഘടികാര ങ്ങളും മറ്റനേകം ഉപകരണങ്ങളും സ്വീകരിച്ചു. സൂര്യ ചന്ദ്രഗ്രഹണങ്ങൾ മുൻകൂട്ടി അറിഞ്ഞ് നമസ്കാരാദി കാര്യങ്ങൾക്ക് നാം മുന്നൊരുക്കങ്ങളു ണ്ടാക്കുന്നു. അതിലൊന്നും നമുക്കിന്നു പുതുമയില്ല. മടിയുമില്ല.

സൂര്യനെപ്പോലെ അതികൃത്യമായി കാലഗണനക്കുവേണ്ടിയെന്നോണം അല്ലാഹു സൃഷ്ടിച്ച ഭൂമിക്കു വളരെ സമീപത്തിലൂടെ കറങ്ങിക്കൊണ്ടിരി ക്കുന്ന ചന്ദ്രന്റെ ഗതിവിഗതികൾ വളരെ സുതാര്യമായി കണിശമായ ഗോള ഗണിത ശാസ്ത്രത്തിനു വിധേയമാണ്. മുസ്ലിംകളല്ലാത്ത നാനാജാതി മത സ്ഥർക്കും ഈ ചന്ദ്രമാസക്കണക്കനുസരിച്ച ആരാധനാ കർമ്മങ്ങളുണ്ട്. . അതിനാൽ അതിന്റെ ശാസ്ത്രീയ കണക്കുകൾ സ്വീകരിച്ചു കൊണ്ടാണ വരും പുണ്യദിന തിയ്യതികളും ദിവസങ്ങളും തെറ്റിക്കാതെ കാര്യങ്ങൾ നിർവ്വ : ഹിച്ചു വരുന്നത്. ശാസ്ത്രലോകം പ്രത്യേകിച്ച് വാന, സമുദ്ര, ഗോളശാ -സ്ത്രജ്ഞരുമെല്ലാം ചന്ദ്രമാസകണക്കിനെത്തന്നെയാണ് നിർവ്വിഗ്നം കാല ഗണനക്ക് സ്വീകരിച്ചു വരുന്നത്. മുസ്ലിംകളുടെ മാത്രം തറവാട്ടു സ്വത്തല്ല ചന്ദ്രോദയവും അസ്തമയവും മാസം പിറക്കലും പൗർണ്ണമിയും മറ്റും. ഈ ഭൂമിവാസികളിലെ ഒരു വിഭാഗം മനുഷ്യർ തന്നെയാണ് മുസ്ലിംകളും. അവർക്ക് മാത്രമായി പ്രത്യേക ചന്ദ്രനും പ്രത്യേക ചന്ദ്രമാസവും പ്രത്യേക തിയ്യതികളുമില്ല. ചന്ദ്രൻ കാണിക്കുന്ന 'അഹില്ലയും' അതിനു പ്രപഞ്ച സൂഷ്ടാവ് നിശ്ചയിച്ച 'മനാസിലും' അടിസ്ഥാനമാക്കിയുള്ള കാലഗണന സ്വീകരിക്കാനാണ് വിശുദ്ധ ഖുർആൻ വിശ്വാസികളോട് ആവശ്യപ്പെട്ടിട്ടു ള്ളത്. എല്ലാവരും തലകുലുക്കി സമ്മതിക്കുന്ന യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളാണിപ്പറ ഞ്ഞതൊക്കെ. പക്ഷെ, മുസ്ലിം പണ്ഡിതന്മാരും മതനേതൃത്വവും ചന്ദ്രമാ സത്തിയതി നിർണ്ണയിക്കുന്നിടത്തെത്തുമ്പോൾ വല്ലാത്തൊരു ത്രിശങ്കുവിൽ കിടന്നു വട്ടം കറങ്ങുന്നതു കാണുന്നു. നവോത്ഥാന ചിന്ത ഇന്നാട്ടിൽ . വളർത്തിയവരുടെ പിൻതലമുറ പോലും ഇതിൽ പാടുമറിഞ്ഞു തലകുത്തി 🖰 മറിയുകയാണ്. എന്താണിതിന്റെ അടിസ്ഥാന കാരണം?

പ്രപഞ്ചത്തിലെ കൃത്യമായ കണക്കനുസരിച്ച് മാസനിർണയം നടത്തി ആ വിഷയത്തിലും നവോത്ഥാനമുണ്ടാക്കാൻ കേരള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി രൂപീ -കരിക്കപ്പെട്ട ശേഷം അതിഭീകരമായ അന്തരീക്ഷമായിരുന്നിവിടെ. നോമ്പു . പെരുന്നാളുകളിൽ രൂക്ഷമായ അനൈക്യവും സംഘട്ടനങ്ങളും സംഘർഷ ങ്ങളും വരെ അനേകമുണ്ടായി. ജനങ്ങളതേറ്റെടുത്തു വിജയത്തിന്റെ വക്കി ലെത്തിയപ്പോൾ ഭിന്നിപ്പ് തീർക്കാനെന്ന ഭാവത്തിൽ മുസ്ലിം ലീഗു നേതാ -ക്കളും ആത്മീയ നേതാക്കളും സുപ്രധാന പണക്കാരും കൂടി കോഓർഡി . നേഷൻ കമ്മിറ്റിയുണ്ടാക്കി. മുജാഹിദ് പ്രസ്ഥാനത്തെ ആ വൃത്തത്തിൽ ' തളച്ചു. പല്ലും തേറ്റയും നഷ്ടപ്പെട്ടു. പാണ്ടൻ നായുടെ പല്ലിനു ശൗര്യം <sup>.</sup> പണ്ടേ പോലെ ഫലിക്കാതായി. വീണതു വിദ്യയാക്കി ഖാസിമാരെ സഹാ -യിക്കാനാണ് കേരള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി രൂപീകരിച്ചതെന്ന് ഇപ്പോൾ മുജാ 🖰 ഹിദ് നേതാക്കൾ പറയുന്നു. എല്ലാവരും പേടിക്കേണ്ടവരാണല്ലോ മുസ്ലിം രാഷ്ട്രീയ നേതാക്കളെയും പണക്കാരെയും! ഇവിടെ നിലനിൽക്കണമെ ങ്കിൽ ഈ ഇരുകൂട്ടരുടെയും മുമ്പിൽ കുമ്പിടേണ്ടതുണ്ട്. തൗഹീദിൽ വെള്ളം ചേർക്കപ്പെടുകയും ഈമാനിൽ ദുർബലത നേരിടുകയും ഭിന്നിക്കുകയും ചെയ്തപ്പോൾ മുജാഹിദ് നേതാക്കൾക്കും അവരെ നന്നായി ഭയപ്പെടേണ്ടി വന്നു.

ഭുമിക്കു തിയ്യതി നിശ്ചയിക്കാനായി ഇവിടെ ഒരു വലിയ കുട്ടം തങ്ങ ന്മാരും ഖാസിമാരും ഖാസി ഖുസാത്തുമാരും മൗലാനാ മൗലവിമാരും ചെയർമാൻമാരുമൊക്കെ അവരോധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. കുഞ്ഞാടുകൾ അവരെ സൂര്യനുദിച്ചതും അസ്തമിച്ചതും ചന്ദ്രക്കല കണ്ടതും കാണാത്തതുമെല്ലാം അറിയിച്ചാൽ അവർ പ്രഖ്യാപിക്കും. അപ്പോഴാണിവിടെ നേരം വെളുക്കുക. ഒന്നാം തിയ്യതിയും ഒമ്പതാം തിയ്യതിയും പന്ത്രണ്ടാം തിയ്യതിയും പതിനഞ്ചാം തിയ്യതിയും ഇരുപത്തേഴാം തിയ്യതിയും ഇരുപത്തൊമ്പതും മുപ്പതുമൊക്കെ അവരാണ് ഏതു ദിവസം വേണമെന്ന് ആഹ്വാനിക്കുക. ആകാശഭൂമികൾ പടച്ച നാൾ മുതൽ അല്ലാഹുവിന്റെ പ്രപഞ്ചവ്യവസ്ഥയിൽ അത് നിർണ്ണിത മാക്കിയിട്ടുണ്ടെന്ന ഖുർആൻ വചനമുണ്ട്. (വി.ഖു അത്തൗബ: 36); ചന്ദ്രനു . നാം കൃത്യമായ മനാസിൽ കണക്കാക്കി വെച്ചിട്ടുണ്ട്. പ്രപഞ്ചത്തിൽ അത് വ്യവസ്ഥാപിതമാണ് എന്ന വചനമുണ്ട്. (യാസീൻ: 38, 39); സൂര്യചന്ദ്രന്മാർ കൃത്യമായ കണക്കിനനുസൃതമായിത്തന്നെയാണ് സഞ്ചരിക്കുന്നത് എന്ന സൂറ: അർറഹ്മാനിലെ 5-ാം വചനമോ, സൂറത്തു അൽബഖറയിലെ 189-ാം . വചനത്തിൽ 'അഹില്ലത്തിനെ കാലഗണനക്കു മാനദണ്ഡമാക്കിയതിനും അതു നിരീക്ഷിച്ചാണ് മാലോകർ ഹജ്ജടക്കമുള്ള മുഴുവൻ കാര്യങ്ങൾക്കും കലണ്ടറുണ്ടാക്കേണ്ടതെന്ന് പറഞ്ഞതോ ഈ മഹാന്മാരും കൃത്യമായി പഠി ക്കാൻ തയ്യാറായില്ല.' പഠിക്കില്ല, പഠിപ്പിക്കില്ല, പഠിപ്പിക്കാൻ സമ്മതിക്കില്ല -വേണ്ട, കേൾക്കാൻ പോലും തയ്യാറല്ല. അതുപറയുന്നവരെ പടിയടച്ച് പിണ്ഡം വയ്ക്കുന്നു!

സൂര്യന്റെ ഗതിക്കനുസൃതം ഭൂമിയിൽ ലോകശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ കണക്കു പഠിച്ചതനുസരിച്ച് തയ്യാറാക്കിത്തന്ന പഞ്ചാംഗം/കലണ്ടർ പ്രകാരം അഞ്ചു പ്രാവശ്യ നമസ്കാര സമയത്തിന്റെ പട്ടിക അപ്പടി പകർത്തിയിട്ടാണ് ഇവി ടുത്തെ മതസംഘടനകളും സ്ഥാപനങ്ങളും കലണ്ടറുകളുണ്ടാക്കി പണമു ണ്ടാക്കുന്നതും പ്രസിദ്ധി നേടുന്നതും. അതിനു വേണ്ടി ക്രൈസ്തവ ഗ്രിഗോ റിയൻ കലണ്ടർ അച്ചടിച്ചു അതിൽ നമസ്കാരസമയം/ഗ്രഹണദിന സമയം/ മറ്റു വിശേഷ ദിവസങ്ങളൊക്കെ അടയാളപ്പെടുത്തുന്നു. അതനുസരിച്ച് ഭിന്ന യേതുമില്ലാതെ എല്ലാവരും സർവ്വകർമ്മങ്ങളും ചെയ്തു വന്നിരുന്നു. എന്നാൽ അതേ ശാസ്ത്രലോകം കിറുകൃത്യമായി കണിശമായ ചന്ദ്രകണക്കനുസ രിച്ച് ലൂണാർ സിസ്റ്റം കലണ്ടറും തയ്യാർ ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. അതിൽ മുസ്ലിം . വിശേഷനാളുകൾ, നോമ്പ്, പെരുന്നാളുകൾ, അയ്യാമുൽ ബീള്വുകൾ, അറ ഫാദിനം, ഹജ്ജ് ദിവസങ്ങൾ തുടങ്ങിയവ രേഖപ്പെടുത്തി അലി മണിക്ഫാൻ എന്ന മഹൽവ്യക്തി ഹിജ്റ കലണ്ടർ സമർപ്പിച്ചപ്പോൾ, ഹിജ്റി കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യ അതേറ്റെടുത്തപ്പോൾ അവരെ സമൂഹത്തിൽ തെറ്റിദ്ധരിപ്പിക്കു . കയും അതിക്രൂരമായി വേട്ടയാടുകയുമാണിവിടെ ഈ പണ്ഡിതന്മാരും സംഘടനകളും ഒന്നടങ്കം.

ഇന്നത്തെ നവോത്ഥാന നേതാക്കൾക്കെല്ലാം ഇതു ബോധ്യമായിട്ടുണ്ട്. പക്ഷേ, അവർ എന്തെല്ലാമോ ഭയപ്പെടുകയാണ്. അമീബ പോലെ നിത്യേ നയെന്നോണം പിളർന്നു കൊണ്ടേയിരിക്കുന്ന മുജാഹിദ് വിഭാഗങ്ങൾക്ക് സ്വന്തം നിലനിൽപ്പാണ് ഏറ്റവും ഗുരുതരപ്രശ്നം. അതിനാൽ ഇക്കാര്യം ചർച്ച ചെയ്യാൻ അവർക്ക് സമയമില്ല. ഭയപ്പെടുകയാണ്. ചന്ദ്രമാസ നിർണ്ണ യത്തിലെ ശാസ്ത്രീയ സംവിധാനം സ്വീകരിച്ചാൽ മറ്റുള്ള സംഘടനകൾ · അപ്പേരിൽ ക്രൂരമായി വേട്ടയാടി ഒറ്റപ്പെടുത്തുമെന്ന് ഇവരോരുത്തരും ഭയ

. പ്പെട്ടു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഒറ്റയ്ക്ക് പറയാനുള്ള കാറ്റും പോയി. അതിനാൽ `നിലവിലുള്ള ജീർണ്ണതയിൽ തന്നെ ഇക്കാര്യം പോകട്ടെ എന്നാണവരുടെ · തീരുമാനം. ലോകത്തെവിടെയെങ്കിലും മാസപ്പിറവി സംഭവിച്ചെന്നത് സ്ഥിരീ . കരിച്ചത് അറിഞ്ഞാൽ അതു ലോക മുസ്ലിംകൾക്കെല്ലാം ബാധകം തന്നെ ്എന്നു ഇമാമുകളെല്ലാം പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട് എന്ന് ഒരു സെമിനാറിൽ പ്രഖ്യാ ്പിച്ച പണ്ഡിതസഭയ്ക്കും ഇത് പ്രയോഗവൽക്കരിക്കാൻ ചങ്കൂറ്റമില്ലാത്തതു · മേൽപ്പറഞ്ഞ കാരണങ്ങൾ കൊണ്ട് തന്നെയാകുന്നു. ഇവരിലെ പണ്ഡിത . ന്മാരൊക്കെയും യാഥാർത്ഥ്യം മനസ്സിലാക്കിയിട്ടുണ്ട്. ഒറ്റയ്ക്ക് കാണുമ്പോ ്ഴൊക്കെ സ്വകാര്യസംഭാഷണത്തിൽ 'നിങ്ങൾ പറയുന്നത് സത്യമാണ്, പക്ഷെ സംഘടനാതലത്തിൽ നടപ്പാക്കാൻ പ്രയാസമുണ്ട്. നിങ്ങൾ . പറഞ്ഞും പഠിപ്പിച്ചും ആളുകൾ ബോധവാന്മാരാകുമ്പോൾ ഞങ്ങൾ ഏറ്റെ <sup>`</sup> ടുക്കാം' എന്ന്. 'നാവിൽ കൊണ്ടുനടക്കുന്ന ഈമാൻ തൊണ്ടക്കു താഴെ ' ഇറങ്ങാത്തവർ' എന്നു നബി(സ) പറഞ്ഞത് ഇത്തരക്കാരെ കുറിച്ചാണെന്നു പറഞ്ഞാൽ പിണങ്ങരുത്. സതൃത്തേക്കാൾ ഇമ്മിണി വലുതോ സംഘടന?

വീട്ടിലും ഓഫീസുകളിലും മതിലിൽ തൂക്കിയിട്ട കലണ്ടറിൽ നോക്കി . തിയ്യതി അറിഞ്ഞ് അതാതു തിയ്യതികളിലെ ആരാധന, കർമ്മം, ചര്യകൾ യഥാവിധി സംഘർഷങ്ങളോ ഭിന്നതയോ അനിശ്ചിതത്വമോ ഇല്ലാതെ ചെയ്യാ ' വുന്ന കാര്യമാണിത്. അതിന് സമ്മതിക്കാത്തതിന് പിന്നിൽ അനേകം ഖാസി  $\cdot$  മാരുടെയും തങ്ങന്മാരുടെയും മൗലാനമാരുടെയും ചെയർമാന്മാരുടെയും . മുസ്ലിയാക്കന്മാരുടെയും സ്ഥാനപദവികളും അധികാരമോഹങ്ങളും ്സ്വാർത്ഥ താൽപര്യങ്ങളും തന്നെയാണെന്നത് പകൽവെളിച്ചം പോലെ ്വ്യക്തമാണ്. തിയ്യതിയും ദിവസവും ആരാധനാ മുഹൂർത്തങ്ങളും മാസമാ · റ്റവുമൊക്കെ ഇവരുടെ അരമനകളിൽ നിന്നുള്ള പ്രഖ്യാപനത്തെ ആശ്രയി . ച്ചാണെന്നു ധരിച്ചുവശായ പാവപ്പെട്ട ഒരു സമുദായം പിന്നിലുണ്ടെന്ന ്രവ്യാമോഹമാണിവരെ നയിക്കുന്നത്. യഥാർത്ഥത്തിൽ ബഹുഭൂരിഭാഗം · മുസ്ലിംകളും മത, പണ്ഡിത നേതൃത്വത്തിന്റെ ഈ ഹീനമായ നടപടിയിൽ ∙ പ്രതിഷേധവും ദുഃഖവുമുള്ളവരാണ്. ഈ കള്ളക്കളികൾ അവർക്കെല്ലാം . എല്ലാ നോമ്പു പെരുന്നാളുകളും വരുമ്പോൾ ചന്ദ്രക്കലകൾ ആകാശത്തു ്കാണുമ്പോൾ പലവുരു ബോധ്യപ്പെടുന്നുമുണ്ട്. പക്ഷെ, അവർ ഈ പണ്ഡി · ത, മത നേതാക്കന്മാരേക്കാൾ മാന്യന്മാരും അല്ലാഹുവിനെ ഭയപ്പെടുന്നവരും . സഹിഷ്ണുതയും ക്ഷമയുമുള്ളവരാണ്. ഞങ്ങളിൽ അബദ്ധം വന്നാൽ ഈ ് നേതൃത്വം അല്ലാഹുവിനോട് മറുപടി പറഞ്ഞുകൊള്ളട്ടെ. ഞങ്ങളായി ഈ ` ശാന്തമായ ഭൂമിയിൽ കുഴപ്പമുണ്ടാക്കുന്നില്ല. പണ്ഡിതന്മാരോടും മതനേതൃ • ത്വത്തോടും ഞങ്ങൾക്ക് ഗുണകാംക്ഷയാണുള്ളത്. എല്ലാം അല്ലാഹുവി . ലേക്ക് വിടുന്നു എന്ന നിഷ്കളങ്ക മനസ്ഥിതിക്കാരാണ് ജനങ്ങളിലധികപേ രും. പാപഭാരം അവർ വഹിച്ചുകാള്ളട്ടെ എന്നവർ പ്രാർത്ഥിക്കുന്നു.

ഇത്തരം അനേകം കാരണങ്ങളാൽ ചന്ദ്രമാസ നിർണയത്തിന്റെ ശാസ്ത്രീ ' യമാനം സ്വീകരിക്കുന്നതിൽ നിന്ന് നമ്മുടെ മതപണ്ഡിത നേതൃത്വം അകന്നു · നിൽക്കുകയാണ്. അല്ലാതെ ശരീഅത്തിലെ യാതൊരു വകുപ്പും എതിരാ . യതുകൊണ്ടോ ഇസ്ലാമിക പ്രമാണങ്ങൾക്ക് വിരുദ്ധമായതുകൊണ്ടോ അല്ല ്എന്ന് സർവ്വജനവും മനസ്സിലാക്കുക. അല്ലാഹു സത്യം ഗ്രഹിക്കാൻ വക തിരിവു നൽകി അനുഗ്രഹിക്കട്ടെ.

എഡിറ്റർ

#### ഡോ. പി.കെ അബ്ദുറസാക്ക് സുല്ലമി



**നി**മുക്കിടയിൽ വല്ല അഭിപ്രായ വ്യത്യാസവുമുണ്ടായാൽ എന്തു ചെയ്യ ണമെന്ന് വി.ഖുർആൻ പറയുന്നുണ്ട്. സൂറത്തുന്നിസാഅ് 59–ാം ആയത്ത്. "സത്യവിശ്വാസികളേ, നിങ്ങൾ അല്ലാഹുവിനെ അനുസരിക്കുക. അല്ലാ ഹുവിന്റെ ദൂതനെയും, നിങ്ങളിൽ നിന്നുള്ള കൈകാര്യകർത്താക്ക ളെയും അനുസരിക്കുക. ഇനി വല്ല കാര്യത്തിലും നിങ്ങൾക്കിടയിൽ അഭിപ്രായഭിന്നതയുണ്ടെങ്കിൽ നിങ്ങൾ അത് അല്ലാഹുവിലേക്കും റസൂ ലിലേക്കും മടക്കുക. നിങ്ങൾ അല്ലാഹുവിലും അന്ത്യദിനത്തിലും വിശ്വ സിക്കുന്നുവെങ്കിൽ. അതാണ് ഉത്തമവും കൂടുതൽ നല്ല പരുവസാന വും."

രാവിലെ ഉറക്കത്തിൽ നിന്ന് എഴുന്നേൽക്കുന്നത് മുതൽ രാത്രി ഉറങ്ങു ന്നത് വരെ എത്രയോ പ്രാർത്ഥനകൾ അല്ലാഹുവിന്റെ റസൂൽ(സ) നമുക്ക് പഠിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതെല്ലാം നേരിട്ട് അല്ലാഹുവേ (അല്ലാഹുമ്മ) രക്ഷിതാവേ (റബ്ബി/റബ്ബനാ) എന്ന് മാത്രമാണ് തുടങ്ങുന്നത്. എന്തിനാണ് നാം അല്ലാഹു വോട് മാത്രമേ പ്രാർത്ഥിക്കാവൂ എന്ന് പറയുന്നത്. നമുക്ക് വായുവും വെള്ളവും ഭക്ഷണവും എണ്ണിയാലൊടുങ്ങാത്ത അനുഗ്രഹങ്ങളും ചെയ്ത് തന്നത് അല്ലാഹു മാത്രമാണ്. അതിൽ മറ്റാർക്കും ഒരു പങ്കുമില്ല.

നമ്മുടെ ആവശ്യങ്ങളും പ്രയാസങ്ങളുമൊക്കെ പരിഹരിക്കാൻ അല്ലാ ഹുവിനു മാത്രമേ സാധിക്കുകയുള്ളൂ. വയനാട് ചുരത്തിന്റെ മുകളിൽ നിന്ന് താഴോട്ട് മറിയുന്ന ഒരു ബസ്സിലെ യാത്രക്കാരെ രക്ഷപ്പെടുത്താൻ തൊള്ളാ യിരം വർഷങ്ങൾക്ക് മുമ്പ് ബാഗ്ദാദിൽ മരണപ്പെട്ട മുഹ്യിദ്ദീൻ ശൈഖിനോ മമ്പുറം തങ്ങൾക്കോ ബദ്രീ ങ്ങൾക്കോ കഴിയില്ല. അല്ലാ ഹുവിന്ന് മാത്രമേ കഴിയൂ. എങ്കിൽ പ്രാർത്ഥിക്കേ ണ്ടതും അല്ലാഹുവിനോടു മാത്രമാണ്. അല്ലാഹു പറയു ന്നു. (സൂറത്തുൽ ജിന്ന് 20). "പറയൂ, ഞാൻ എന്റെ നാഥനോട് മാത്രമേ ദുആ ചെയ്യു. അവനിൽ ഞാൻ ആരെയും പങ്ക് ചേർക്കുക യില്ല."

സൂറത്തുൽ അഹ്ഖാഫ് 5ൽ അല്ലാഹു പറയുന്നു: "അന്ത്യനാൾ വരെ ഉത്തരം ചെയ്യാത്ത, അല്ലാഹു അല്ലാ ത്തവരോട് ദുആ ചെയ്യന്ന വരേക്കാൾ വഴിപിഴച്ചവൻ ആരുണ്ട്. ഇവരാണെ ങ്കിലോ അവരുടെ ദുആയെ ക്കുറിച്ച് ശ്രദ്ധിക്കാൻ കഴി യാത്തവരുമാണ്."

ചോദ്യം 1: ഒറ്റക്കല്ലാതെ, അല്ലാഹുവിന്റെ കൂടെ മറ്റു ള്ളവരോടും ദുആ ചെയ്തു കുടെ?

**ഉത്തരം:** പാടില്ല. അല്ലാ ഹു പറയുന്നു. "തീർച്ച യായും പള്ളികളെല്ലാം അല്ലാഹുവിന്നാണ്. അതി നാൽ നിങ്ങൾ അല്ലാഹുവി നോടൊപ്പം മറ്റാരോടും ദുആ ചെയ്യരുത്." (സൂറ ത്തുൽ ജിന്ന് 18).

ചോദ്യം 2: അല്ലാഹു വോട് പ്രാർത്ഥിക്കൽ നിർബ ന്ധമുണ്ടോ?

**ഉത്തരാ:** ഉണ്ട്, അല്ലാഹു പറയുന്നു. "നബിയേ പറ യുക, നിങ്ങളുടെ പ്രാർത്ഥ

പ്രാർത്ഥന ഇബാദത്താ ണെന്ന് അല്ലാഹുവിന്റെ റസൂൽ പറഞ്ഞു: (അദ്ദു ആഉ ഹുവൽ ഇബാദ, അദ്ദുആഉ മുഖ്ഖുൽ ഇബാദ) "പ്രാർത്ഥന തന്നെയാണ് ആരാധന, പ്രാർത്ഥന ആരാധന യുടെ മജ്ജയാണ്." അതി നാൽ പ്രാർത്ഥന അല്ലാഹു അല്ലാത്തവ രോട് ചെയ്താൽ അല്ലാഹു അല്ലാത്തവർക്കുള്ള ഇബാ ദത്താണ്. അല്ലാഹു അല്ലാ ത്തവർക്കുള്ള ഇബാദത്ത് ശിർക്കാണ്.

നയില്ലായിരുന്നെങ്കിൽ എന്റെ രക്ഷിതാവ് നിങ്ങളെ പരിഗണിക്കുകയില്ല."

ചോദ്യം 3: മറ്റുള്ളവരോട് നമ്മുടെ ആവശ്യങ്ങൾ പറ യുന്നില്ലേ? അതുപോലെ അല്ലാഹുവിന്റെ ഔലിയാക്ക ളോടും പ്രാർത്ഥിച്ചുകൂടെ?

ഉത്തരാ: പാടില്ല. കാരണം സൂറത്തുൽ ഫാത്തിഹയിൽ നമ്മൾ അല്ലാഹുവിന്റെ മുമ്പിൽ ചെയ്യുന്നത് എന്താണെന്ന് നോക്കൂ. "ഇയ്യാക്കനഅ ്ബുദു വഇയ്യാക്ക നസ്ത ഈൻ" അഥവാ നിന്നെ മാത്രമേ ഞങ്ങൾ ആരാധി ക്കുകയുള്ളൂ. നിന്നോട് മാത്രമേ ഞങ്ങൾ സഹായം ആവശ്യപ്പെടുകയുള്ളൂ എന്നാണ്. ഇതിനർത്ഥം കാര്യകാരണ ബന്ധത്തിലൂ ടെയല്ലാത്ത എല്ലാ സഹായം ചോദിക്കലും അല്ലാഹുവി നോട് മാത്രമേ ഞാൻ ചെയ്യു കയുള്ളൂ എന്നാണ്. നബിമാ രോടും, ഔലിയാക്കളോടോ, മലക്കുകളോടോ, ജിന്നുക ളോടോ, ബീവിമാരോടോ, ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവരോടോ, മരിച്ചവരോടോ ഒന്നും മറഞ്ഞ വഴിയിലൂടെയുള്ള ഒരു സഹായവും ചോദി ക്കാൻ ഒരിക്കലും പാടില്ല. എന്നാൽ സൃഷ്ടികളോട് നേരിട്ടോ ഫോണിലൂടെയോ എഴുത്തിലൂടെയോ മറ്റോ നടത്തുന്ന സഹായം ചോദി ക്കൽ കാര്യകാരണബന്ധ ത്തിൽ പെട്ടതാണ്. മറഞ്ഞ വഴിയിലൂടെയുള്ളതല്ലാത്ത തിനാൽ അത് ദുആഅ് അല്ല. അത് ഹലാലാണ്.

ചോദ്യം 4: മഹാന്മാരോട് ചെയ്താൽ അത് ഗുരുതര മായ തെറ്റാണോ?

**ഉത്തരം:** ഏറ്റവും വലിയ മഹാപാപമായ ശിർക്കാണ ത്. കാരണം പ്രാർത്ഥന ഇബാദത്താണെന്ന് അല്ലാ ഹുവിന്റെ റസൂൽ പറഞ്ഞു: (അദ്ദുആഉ ഹുവൽ ഇബാ ദ, അദ്ദുആഉ മുഖ്ഖുൽ ഇബാദ) "പ്രാർത്ഥന തന്നെയാണ് ആരാധന, പ്രാർത്ഥന ആരാധനയുടെ **മജ്ജയാണ്."** അതിനാൽ പ്രാർത്ഥന അല്ലാഹു അല്ലാ ത്തവരോട് ചെയ്താൽ അല്ലാഹു അല്ലാത്തവർക്കുള്ള ഇബാദ ത്താണ്. അല്ലാഹു അല്ലാത്ത വർക്കുള്ള ഇബാദത്ത് ശിർക്കാണ്. അല്ലാഹു പറ യുന്നു. (മാഇദ 72) **"ആര്** അല്ലാഹുവിൽ പങ്ക് ചേർക്കുന്നുവോ അവന് അല്ലാഹു സ്വർഗ്ഗം ഹറാമാ ക്കിയിരിക്കുന്നു. അവന്റെ സങ്കേതം നരകമാകുന്നു."

ചോദ്യം 5: ഈ ആയ ത്തുകൾ മക്കാ മുശ്രിക്കു കൾക്ക് ഇറങ്ങിയതല്ലേ. ഇത് നമുക്ക് ബാധകമല്ലല്ലോ.

ഉത്തരാ: കള്ള്, ചൂതാട്ടാ, പലിശ തുടങ്ങിയ എല്ലാ വിഷയങ്ങളിലുമുള്ള ആയ ത്തുകളും അറേബ്യയിലെ അവിശ്വാസികൾക്കും മുശ്രി ക്കുകൾക്കും ഇറങ്ങിയ ആയത്തുകൾ തന്നെയാണ്. എന്നിട്ടും അതെല്ലാം നമുക്ക് ബാധകമാണല്ലോ. അതേ പോലെ ഇതും നമുക്ക്

ചോദ്യം 6: മക്കാ മുശ്രി ക്കുകൾ ഒന്നിലധികം പടച്ച വന്മാർ ഉണ്ടെന്ന് വിശ്വസിച്ച വരല്ലേ? സുന്നികൾ അങ്ങനെ വിശ്വസിക്കുന്നില്ല ല്ലോ.

**ഉത്തരാ:** ആകാശഭൂമി കളെ സൃഷ്ടിച്ചതും മഴ വർഷിപ്പിക്കുന്നതും ഭക്ഷണം നൽകുന്നതും എല്ലാം അല്ലാഹു ആണെന്ന് തന്നെയാണ് മക്കാ മുശ്രി ക്കുകൾ വിശ്വസിച്ചിരുന്ന തെന്ന് ഖുർആനിൽ പറ യുന്നു: (അൻകബൂത്ത് 61) "ആകാശഭൂമികളെ സൃഷ്ടിക്കുകയും സൂര്യ നെയും ചന്ദ്രനേയും അധീ നപ്പെടുത്തിത്തരികയും ചെയ്തത് ആരാണെന്ന് നീ അവരോട് ചോദിച്ചാൽ, തീർച്ചയായും അവർ പറയും അല്ലാഹുവാണെ **ന്ന്."** (ലുഖ്മാൻ 25, സുമർ 38, സുഖ്റുഫ് 9, 87, അൻക ബൂത്ത് 63 എന്നീ ആയത്തു കളിലും ഇക്കാര്യം അല്ലാഹു വ്യക്തമാക്കുന്നു). മാത്രമല്ല ദുർഘടഘട്ടങ്ങളിൽ മക്കാ മുശ്രിക്കുകൾ പ്രാർത്ഥിച്ചിരു ന്നത് അല്ലാഹുവിനോട് മാത്രമായിരുന്നു. (അൻക ബൂത്ത് 65) **"എന്നാ**ൽ

അവർ (മുശ്രിക്കുകൾ) കപ്പലിൽ കയറിയാൽ കീഴ്വണക്കം അല്ലാഹു വിന് മാത്രമാക്കിക്കൊണ്ട് അവനോട് പ്രാർത്ഥിക്കും."

ചോദ്യം 7: മരണപ്പെട്ട മഹാന്മാർ വിളി കേൾക്കുക യില്ലേ? അവർ നമ്മളെപ്പോ ലെയല്ലല്ലോ?

ഉത്തരം: ഇല്ല. അല്ലാഹു പറയുന്നു. (സൂറത്തുൽ ഫാത്വിർ 13, 14) "അല്ലാഹു വിന് പുറമെ നിങ്ങൾ ആരോട് പ്രാർത്ഥിക്കു ന്നുവോ അവർ ഒരു ഈത്ത പ്പഴക്കുരുവിന്റെ പാട പോലും ഉടമപ്പെടുത്തുന്നി ല്ല. നിങ്ങൾ അവരോട് പ്രാർത്ഥിച്ചാൽ അവർ നിങ്ങളുടെ പ്രാർത്ഥന കേൾക്കുകയില്ല. കേട്ടാലും നിങ്ങൾക്ക് ഉത്തരം നൽകു കയില്ല." (അഅ്റാഫ് 197). "അവന് പുറമെ നിങ്ങൾ വിളിച്ച് പ്രാർത്ഥിക്കുന്ന വർക്കൊന്നും നിങ്ങളെ സഹായിക്കാൻ കഴിയില്ല."

ചോദ്യം 8: ഇത് തെറ്റാ ണെങ്കിൽ അതിന്റെ കുറ്റം നേതാക്കൾ ഏറ്റെടുക്കുക യില്ലേ?

ഉത്തരം: ഖിയാമത്ത് നാളിൽ ആർക്കും ആരുടെ കുറ്റവും ഏറ്റെടുക്കുവാൻ കഴിയില്ല. സൂറത്തുൽ അഹ്സാബ് 66, 67, 68ൽ അല്ലാഹു പറയുന്നു. "അവ രുടെ മുഖങ്ങൾ കീഴ്മേൽ മറിക്കപ്പെടുന്ന ദിവസം. അവർ പറയും ഞങ്ങൾ അല്ലാഹുവിനെയും റസൂലി നെയും അനുസരിച്ചിരുന്നെ കിൽ എത്ര നന്നായിരുന്നേ നെ. അവർ പറയും. ഞങ്ങ ളുടെ രക്ഷിതാവേ ഞങ്ങ പ്രമുഖന്മാരെയും അനുസരി ക്കുകയും അങ്ങനെ അവർ ഞങ്ങളെ വഴിതെറ്റിക്കുകയു മാണുണ്ടായത്. ഞങ്ങളുടെ രക്ഷിതാവേ അവർക്ക് നീ രണ്ടിരട്ടി ശിക്ഷ നൽകു കയും അവർക്ക് നീ വൻ ശാപം ഏൽപ്പിക്കുകയും ചെയ്യേണമേ (എന്നും അവർ പറയും)."

ചോദ്യം 9: നമ്മളൊക്കെ അല്ലാഹുവിനോട് അടുപ്പമി ല്ലാത്തവരും പാപികളുമല്ലേ? അതിനാൽ ഔലിയാക്കളെ ഇടയാളന്മാരാക്കി അല്ലാഹു വോട് ശുപാർശ ചെയ്തു കൂടേ?

ഉത്തരം: അല്ലാഹുവിന്റെ യത്രയും നമ്മോട് അടുപ്പ മുള്ള ആരുമില്ല. അല്ലാഹു പറയുന്നു: സൂറത്തുൽ ബഖറ 186 "എന്റെ അടിമ കൾ എന്നെപ്പറ്റി താങ്കളോട് ചോദിച്ചാൽ പറയുക. ഞാനാണ് തീർച്ചയായും അടുത്തവൻ. എന്നോട് ദുആ ചെയ്താൽ ദുആ ചെയ്യുന്നവന്റെ ദുആക്ക് ഞാനുത്തരം നൽകും അതുകൊണ്ട് അവർ എന്നോട് തേടട്ടെ. എന്നിൽ വിശ്വസിക്കട്ടെ."

ശുപാർശക്ക് വേണ്ടിയാ യാലും അല്ലാഹുവല്ലാത്തവ രോട് തേടാൻ പാടില്ല. സൂറ ത്തുൽ യൂനുസ് 18ൽ പറ യുന്നു: "ഇവർ അല്ലാഹുവി ന്റെയടുക്കൽ ഞങ്ങൾക്കുള്ള ശുപാർശ കാരാണെന്നവർ പറയു കയും ചെയ്യുന്നു. നബിയേ പറയുക. ആകാശങ്ങ ളിലോ ഭൂമിയിലോ അല്ലാ ഹുവിന്നറിയാത്ത വല്ല കാര്യവും നിങ്ങൾ അവന്ന് അറിയിച്ചു കൊടുക്കുക യാണോ? അല്ലാഹു അവർ പങ് ചേർക്കുന്നതിൽ നിന്നെല്ലാം എത്ര പരിശു ദ്ധനും ഉന്നതനുമായിരിക്കു ന്നു." നമുക്ക് നേരിട്ട് മന്ത്രി യുമായി അടുപ്പമില്ല. മാത്ര മല്ല നാം പറയുന്നത് സത്യ മാണോ എന്ന് മന്ത്രിക്കറിയി ല്ല. അതുകൊണ്ടാണ് രാഷ്ട്രീയക്കാരെ ഇടയാള ന്മാരാക്കുന്നത്. ഇത് രണ്ടും അല്ലാഹുവിന് ബാധകമല്ല. നാം അവന്റെ കണ്ഠനാഡി യേക്കാളും അവനോട് അടു ത്തവനാകുന്നു എന്ന് സൂറ തുഖാഫ് 16ൽ പറയുന്നു.

ചോദ്യം 10: മഹാന്മാ രുടെ ഖബ്റുകൾ പൊക്കു ന്നത് സൽക്കർമ്മമല്ലേ?

**ഉത്തരാ:** അല്ല. ഇമാം ശാഫി(റ), അൽ ഉമ്മ് എന്ന കിതാബിൽ പേജ് 227ൽ പറ യുന്നു: "ഖബ്ർ ഭൂമിയിൽ നിന്ന് ഏതാണ്ട് ഒരു ചാൺ ഉയർത്തുന്നതിനെ മാത്ര മാണ് ഞാൻ ഇഷ്ടപ്പെടുന്ന ത്. അത് കെട്ടിടമാക്കാതിരി ക്കുന്നതും കുമ്മായമിടാതിരി ക്കുന്നതുമാണ് ഞാൻ ഇഷ്ട പ്പെടുന്നത്. മുഹാജിറുകളു ടെയും അൻസാറുകളു ടെയും ഖബ്റുകൾ കുമ്മായം ഇട്ടതായി ഞാൻ കണ്ടിട്ടില്ല. ത്വാഊസിൽ നിന്ന് നിവേദനം. തീർച്ച യായും നബി(സ) ഖബ്റി ന്മേൽ എടുപ്പുണ്ടാക്കുന്നതും കുമ്മായം ഇടുന്നതും വിരോ ധിച്ചിരിക്കുന്നു."

ചോദ്യം 11: മഹാന്മാരുടെ ഖബ്റുകളിൽ കൊല്ലത്തി ലൊരിക്കൽ നടത്തുന്ന നേർച്ച എന്ന ഉത്സവങ്ങൾ ഇസ്ലാമികമല്ലേ? പുണ്യ കർമ്മമല്ലേ?

**ഉത്തരാ:** അല്ല, മരണ ത്തിന് കുറച്ച് മുമ്പ് പോലും നബി(സ) ഇപ്രകാരം പറ ഞ്ഞതായി ഹദീസിൽ കാണാം. 'അല്ലാഹുവേ എന്റെ ഖബ്റിനെ ആരാധി ക്കപ്പെടുന്ന വിഗ്രഹമാക്കരു തേ. അല്ലാഹുവേ എന്റെ ഖബ്റിനെ ഉത്സവസ്ഥലമാ ക്കരുതേ' മാത്രമല്ല ഖബ്റു കളിൽ നേർച്ചകൾ അർപ്പി ക്കുന്നത് ആ മഹാന്റെ ഇഷ്ടം ഉദ്ദേശിച്ചാണ്. അദ്ദേഹം അത് അറിയും എന്ന് വിശ്വസിച്ചാണ്. അതി നാൽ അത് അല്ലാഹു വിരോ ധിച്ച ശിർക്കാണ്. കേരള ത്തിൽ ആദ്യമായി നേർച്ച ഉത്സവം തുടങ്ങിയത് കൊടു ങ്ങല്ലൂർ ഫരീദ് വലിയ്യിന്റെ ഖബ്റിങ്കലാണ്. സയ്യിദ് ഫസൽ പൂക്കോയ തങ്ങൾ (മമ്പുറം), ഹുസൈൻ ആറ്റ ക്കോയ തങ്ങൾ (പാണക്കാ ട്), വെളിയങ്കോട് ഉമർ ഖാളി എന്നീ മഹാന്മാരുടെ ഖബ്റി ന്നടുക്കൽ നടക്കുന്ന നേർ



`അല്ലാഹുവിന് പുറമെ നിങ്ങൾ ആരോട് പ്രാർത്ഥിക്കുന്നുവോ അവർ ഒരു ഈത്തപ്പഴക്കു രുവിന്റെ പാടപോലും ഉട മപ്പെടുത്തുന്നില്ല. നിങ്ങൾ അവരോട് പ്രാർത്ഥിച്ചാൽ അവർ നിങ്ങളുടെ പ്രാർത്ഥന കേൾക്കുകയി ല്ല. കേട്ടാലും നിങ്ങൾക്ക് ഉത്തരം നൽകുകയില്ല." (അഅ്റാഫ് 197). "അവന് പുറമെ നിങ്ങൾ വിളിച്ച് പ്രാർത്ഥിക്കുന്ന വർക്കൊന്നും നിങ്ങളെ സഹായിക്കാൻ കഴിയില്ല."

ച്ചോത്സവം ഹറാമാണെന്ന് ഫത്വ നൽകിയവരാണ്.

ചോദ്യം 12: ഏലസ്സുകൾ മന്ത്രിച്ചുകൊടുക്കൽ പുണ്യ കർമ്മമല്ലേ?

**ഉത്തരം:** അല്ല. നബി(സ) പറഞ്ഞു. വല്ലവനും ഏലസ്സ് കെട്ടിയാൽ അവൻ ശിർക്ക് ചെയ്തു. (ഹദീസ് നമ്പർ 17427 മുസ്നദ് - ഇമാം അഹ്മദ്).

ചോദ്യം 13: ഇതൊക്കെ നിങ്ങൾ അർത്ഥം മാറ്റിപ്പറ യുകയല്ലേ?

**ഉത്തരാ:** അല്ല. കോഴി ക്കോട് വലിയ ഖാളി ശിഹാ ബുദ്ദീൻ ഇമ്പിച്ചിക്കോയ തങ്ങളും മമ്പുറം ഖാളി സൈനുദ്ദീൻ മഖ്ദൂമിയു മൊക്കെ എഴുതിയ സുന്നി പരിഭാഷകൾ നോക്കൂ. അതിലും അർത്ഥം ഇങ്ങനെ ത്തന്നെയാണ്.

ചോദ്യം 14: മഹാന്മാ രുടെ ഹഖ്, ജാഹ്, ബർക്ക ത്തുകൊണ്ട് എന്റെ പ്രാർത്ഥ നക്ക് ഉത്തരം തരണേ എന്ന് അല്ലാഹുവോട് പ്രാർത്ഥിച്ചു കൂടെ?

**ഉത്തരാ**: അത്തരാ പ്രാർത്ഥന ഇസ്ലാമിൽ ഇല്ല. മുഹമ്മദ് നബി(സ) യുടെ ഹഖ്, ജാഹ്, ബർക്ക ത്തുകൊണ്ട് റസൂൽ(സ) യുടെ കാലത്തോ ശേഷമോ ഒരു സ്വഹാബിയോ താബിഉ കളോ ഉത്തമനൂറ്റാണ്ടുകൾ എന്ന് നബി(സ) വിശേഷി പ്പിച്ച ആദ്യത്തെ മൂന്ന് നൂറ്റാ ണ്ടുകാരോ പ്രാർത്ഥിച്ചിട്ടില്ല. അപ്രകാരം ചെയ്യുന്നത് പ്രാർത്ഥനയിലെ ബിദ്അത്ത് (പുതുതായി ഉണ്ടാക്കിയ കർമ്മം) ആണ്. ദീനിൽ പുതുതായി ഉണ്ടാക്കുന്നത് ദുർമാർഗ്ഗമാണ്.

## ജാടകളില്പാതെ പ്രാർത്ഥിക്കാനാകില്പെന്നോ?

ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ ولَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ @ وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞

"താഴ്മയോടുകൂടിയും രഹസ്യമായിക്കൊണ്ടും നിങ്ങൾ നിങ്ങളുടെ രക്ഷിതാവിനോട് പ്രാർത്ഥിക്കുക. പരിധിവിട്ടു പോകുന്നവരെ അല്ലാഹു ഇഷ്ടപ്പെടുക തന്നെയില്ല. ഭൂമിയിൽ നന്മ വരുത്തിയതിനു ശേഷം നിങ്ങൾ അവിടെ നാശമുണ്ടാക്കരുത്. ഭയപ്പാടോടു കുടിയും പ്രതീക്ഷാനിർഭരമായും നിങ്ങൾ അവനെ വിളിച്ചു പ്രാർത്ഥിക്കുകയും ചെയ്യുക. തീർച്ചയായും അല്ലാ ഹുവിന്റെ കാരുണ്യം സൽകർമ്മകാരികൾക്ക് സമീപസ്ഥമാകുന്നു."

(അൽ അഅ്റാഫ് 55, 56)

പ്രച്9ർത്ഥന വിശ്വാസിയുടെ ശക്തമായ ഒരായുധമാണ്. തന്റെയും സ്രഷ്ടാ വിന്റെയും ഇടയിൽ ആർക്കും ഇടം നൽകാതെ നിഷ്കളങ്ക പ്രാർത്ഥന അല്ലാ ഹുവോടു മാത്രമായിരിക്കണമെന്നാണ് അല്ലാഹു നമ്മെ അറിയിച്ചിട്ടുള്ളത്. (വി.ഖു 13, 14) ആരാധനയുടെ മർമ്മം പ്രാർത്ഥനയാണ്. പ്രാർത്ഥനാഭാവമി ല്ലാത്ത യാതൊന്നും ആരാധനയാവുകയുമില്ല. താഴ്മ, രഹസ്യസ്വഭാവം, നിഷ്ക ളങ്കത എന്നിവയില്ലാത്ത പ്രാർത്ഥനകൾ വെറും ജാടയാണ്. കാപട്യമാണ്. ഭക്തിയും വിനയവും ആത്മാർത്ഥതയുമില്ലാത്ത കുറെ പദങ്ങളുടെ ഉരുവിട ലല്ല പ്രാർത്ഥന. സ്വകാര്യത കാത്തുസുക്ഷിച്ചു തന്റെ രക്ഷിതാവായ നാഥനു മായുള്ള രഹസ്യ സംഭാഷണമാണ് സാക്ഷാൽ പ്രാർത്ഥന. ഇതെത്രത്തോളം രഹസ്യമാകുന്നുവോ അത്രത്തോളം നന്മ അതിലുണ്ട്.

ഉറക്കെ ബഹളമയമായ വിധം പ്രാർത്ഥിച്ച സ്വഹാബിമാരിൽ ചിലരോട് നബി(സ) പറഞ്ഞു: "മനുഷ്യരേ, നിങ്ങൾ നിങ്ങളോടുതന്നെ സൗമൃത കാണി ക്കു. നിങ്ങൾ ബധിരനോ അപ്രതൃക്ഷനായവനോടോ അല്ല പ്രാർത്ഥിക്കുന്നത്. മറിച്ച് കേൾക്കുന്നവനും സമീപസ്ഥനുമായ നാഥനോടാണ്. (ബുഖാരി, മുസ്ലിം)." സക്കരിയ്യാ പ്രവാചകൻ തന്റെ റബ്ബിനോട് അതീവ രഹസ്യമായാണ് പ്രാർത്ഥിച്ചത്. (വി.ഖു 19: 3) എന്നു ഖുർആൻ പ്രത്യേകം പ്രസ്താവിക്കുന്നു ണ്ട്. ശബ്ദകോലാഹലമുണ്ടാക്കാത്ത, പരമരഹസ്യമാക്കേണ്ട മന്ത്രമാണ് ഒരു വിശ്വാസിയുടെ പ്രാർത്ഥന.

പ്രാർത്ഥനയിൽ പരിധി വിടരുതെന്നു അല്ലാഹു ഇവിടെ ഉണർത്തുന്നു. ഭക്തി, ബഹുമാനങ്ങൾ ചോർന്നു പോയി മര്യാദയില്ലാത്ത പദ ക്കസർത്തുകളും വാക്യ ങ്ങളും കൊണ്ട് അന്തരീക്ഷം പ്രകമ്പനം കൊള്ളിക്കുന്ന അട്ടഹാസങ്ങൾ പ്രാർത്ഥന യിലെ അതിർലംഘനമാണ്. അല്ലാഹു അല്ലാത്തവരോ ടുള്ള ഏതു പ്രാർത്ഥനയും പരിധിവിടൽ തന്നെയാണ ല്ലോ. ശാപവും കോപവും കൂറുന്ന ദുരുദ്ദേശ്യങ്ങൾക്കു വേണ്ടിയുള്ള പ്രാർത്ഥനകൾ സ്വന്തം ആത്മാവിനെത്തന്നെ മലിനമാക്കും.

പ്രാർത്ഥിച്ചത് ലഭ്യമാകാ ത്ത തിൽ അസഹനീയത കാണിക്കലും നിരാശപ്പെടലും അനിഷ്ടം പ്രകടിപ്പിക്കലും പ്രാർത്ഥനയുടെ സീമാലം

ഘനം തന്നെ. ത്രികാല ജ്ഞാനിയായ അല്ലാഹു നമ്മുടെ ആവശ്യങ്ങളിൽ ഉചിത തീരുമാനം നടപ്പിലാ ക്കാൻ അവസരമൊരുക്കു മ്പോഴേക്കും ധൃതികുട്ടി നിരാ ശപ്പെടുന്നത് വിശ്വാസികൾക്ക് ഭൂഷണമല്ല. അൽപജ്ഞാനി കൾ അക്ഷമരാവുക പതിവാ ണല്ലോ. അത് വിശ്വാസിയിലു ണ്ടാകരുത്. പ്രാർത്ഥിച്ച് വായ അടക്കുംമുമ്പ് ഉത്തരം തരു മെന്നു ഏതെങ്കിലും ശൈഖ ന്മാർ/മഹത്തുക്കൾ ഞ്ഞെന്ന് ആര് പറഞ്ഞാലും വിശാസിക്കേണ്ടതില്ല. കാരണം അത്തരക്കാർക്ക് ചോദിച്ചവന്റെ ഭൂത, വർത്തമാ ന, ഭാവി കാര്യങ്ങൾ അറിയില്ല എന്നതാണ് സത്യം. അല്ലാ ഹുവിനോട് ചോദിച്ച പല തിനും ഇഹലോകത്ത് സമ്പൂർത്തി ലഭിച്ചുകൊള്ളണ മെന്നില്ല. പ്രതിഫലനാളിൽ

പ്രതിഫലം മഹത്തായ പൂർത്തിയാക്കിത്തരാൻ കഴി വുറ്റവനാണ് അല്ലാഹു. അവി ടേക്കായി അത് മാറ്റിവെച്ചതാ മനസ്സിലാക്കുക. ണെന്ന് ഇവിടെ കിട്ടാത്തത് അവിടെ ഇരട്ടിയായി കിട്ടുന്നതാണ്.

റമളാനിലെ വിശുദ്ധ ശാന്തസുന്ദര രാവുകളിൽ പോലും നിശൃബ്ദത ഞ്ജിച്ച് ലൗഡ് സ്പീക്കറിൽ അത്യുച്ചത്തിൽ ഖുർആൻ പാരായണം ചെയ്യുന്നത് ഒരി ക്കലും ഭക്തിയോ കൽപിച്ചതോ അല്ലാഹുവും റസൂലും ഇഷ്ടപ്പെടുന്നതോ സൽബുദ്ധിയുള്ള ഒരാളും അത് ഇഷ്ടപ്പെടുന്നി ല്ല. പ്രാർത്ഥനയിലെ അതിർ ലംഘനമാണതും. പ്രവാചക സ്നേഹം അഭിനയിച്ച് അരങ്ങു തകർക്കുന്നവരുണ്ടി വിടെ. അവർ പ്രവാചകനു വേണ്ടി അല്ലാഹുവിനോട്



പ്രാർത്ഥിക്കേണ്ട സാക്ഷാൽ പ്രാർത്ഥനയായ സ്വലാത്തും ഘോരശബ്ദം സലാമും മുഴക്കി ഈണത്തിൽ ഗാന മാക്കി ആടിപ്പാടി താളം പിടിച്ച് നൃത്തനർത്തൃങ്ങളി ലൂടെ സംഗീതോപകരണങ്ങ ളിലൂടെ തെരുവീഥികളിൽ പ്രദർശിപ്പിക്കുന്നത് പ്രാർത്ഥ നയല്ല. ഭക്തിയല്ല, പ്രവാചക സ്നേഹമല്ല. മനുഷൃത്വപര മായ സമീപനം പോലുമല്ല. പ്രവാചകനിന്ദയാണ് എന്ന താണ് സതൃം. സഞ്ചാരസ്വാ തന്ത്ര്യം തടഞ്ഞും വാഹനഗ താഗതം സ്തംഭിപ്പിച്ച് വഴിത ടസ്സമുണ്ടാക്കി യുവതീ യുവാ ക്കളെയും പൈതങ്ങളെയും തെരുവിലിറക്കി നടത്തപ്പെ ടുന്ന ഇത്തരം പേക്കൂത്തുകൾ ഇസ്ലാമിന്റെ യാതൊരു പ്രമാ ണത്തിന്റെയും പിന്തുണയു ള്ളതല്ല. അർദ്ധരാത്രിയിലും അവസാനിപ്പിക്കാത്ത മാലമൗ ലീദുകളുടെയും റാത്തീബ്, ഹദ്ദാദ്, ദിക്ർ സമ്മേളനങ്ങൾ തുടങ്ങി ഗാഥഗീതകളും ഗാന മേളകളും കഥാപ്രസംഗ ങ്ങളും ലേലംവിളികളുമെല്ലാം മാപ്പിളമക്കളിലെ കടുത്ത ജീർണ്ണതകൾ തന്നെയാണ്. ശുഭ്രവസ്ത്രധാരികളായ മതാ ചാരുവേഷം കെട്ടിയവർ ഇസ്ലാമിന്റെ പരംപൊരുളറി യാതെ കാട്ടിക്കൂട്ടുന്ന ഈ പ്രക്രിയകൾക്ക് അല്ലാഹുവോ റസൂലോ ഇസ്ലാമിക ശരീ അത്തോ ഉത്തരവാദികളല്ല. മതത്തിന്റെ പേരിൽ ഇതും അനൃസമുദായക്കാർ വരവു ചേർക്കുമെന്നെങ്കിലും അവർ മനസ്സിലാക്കുന്നില്ല.

ഹൈന്ദവ ക്രൈസ്തവ ദേവാലയങ്ങളിൽ നിന്നും മറ്റും ഭക്തിസാന്ദ്രമായി വലിയ ഉച്ചഭാഷിണികളിലൂടെ ദൈവ കീർത്തനങ്ങളും ഭജനകളും ഗാനങ്ങളുമെല്ലാം നടത്തിവരു ന്നതിന്റെ മാതൃകയിലാണ് ഇന്നു മാപ്പിളമാരുടെ പള്ളി കൾ/മഖാമുകൾ/ജാറങ്ങൾ/ മഖ്ബറകൾ തുടങ്ങിയവ യിൽ നിന്നും കേട്ടുവരുന്നത്. രാജ്യത്തെ ശബ്ദമലിനീക രണ നിയമങ്ങൾ പോലും അനുവദിക്കാത്തതാണിത്. ദൈവത്തിനു ചെവിടു കേൾക്കില്ല എന്നാണോ ഇവ രുടെയൊക്കെ ധാരണ എന്നു സംശയിച്ചു പോകുന്നു.

മക്ക, മദീനയിലെ രണ്ടു ഹറമുകളിൽ പോലും ആരാ ധനയുടെയും പ്രാർത്ഥനയു ടെയും മറവിൽ വമ്പിച്ച ജാട കാണിക്കുന്നതും ശ്രദ്ധിച്ചിരി ക്കുമല്ലോ. പ്രവാചകൻ തന്റെ ജീവിതകാലത്ത് റമള്വാനിലെ രാത്രി നമസ്കാരത്തിൽ ജന ങ്ങളെ കൂട്ടി സുദീർഘമായി 'ഖുനൂത്ത്' ഒരിക്കലും നടത്തി യിട്ടില്ല. കുറ്റമറ്റ ഒരു പ്രമാണ ത്തിലും അതില്ല. എന്നാൽ ഇന്നത്തെ അവിടത്തെ ശമ്പ ളക്കാരായ ഗവൺമെന്റുദ്യോഗ

വിശുദ്ധ റമളാനിലെ ശാന്തസുന്ദര രാവുകളിൽ പോലും നിശ്ശബ്ദത ഭംഞ്ജിച്ച് ലൗഡ് സ്പീക്കറിൽ അത്യുച്ചത്തിൽ ഖുർആൻ പാരായണം ചെയ്യുന്നത് ഒരിക്കലും ഭക്തിയോ മതം കൽപിച്ചതോ അല്ലാഹുവും റസൂലും ഇഷ്ടപ്പെടു ന്നതോ അല്ല. സൽബുദ്ധിയുള്ള ഒരാളും അത് ഇഷ്ടപ്പെ ടുന്നില്ല. പ്രാർത്ഥനയിലെ അതിർലംഘനമാണതും. പ്രവാ ചകസ്നേഹം അഭിനയിച്ച് അരങ്ങു തകർക്കുന്നവരുണ്ടി വിടെ. അവർ പ്രവാചകനുവേണ്ടി അല്ലാഹുവിനോട് പ്രാർത്ഥിക്കേണ്ട. സാക്ഷാൽ പ്രാർത്ഥനയായ സ്വലാത്തും സലാമും ഘോരശബ്ദം മുഴക്കി ഈണത്തിൽ ഗാനമാക്കി ആടിപ്പാടി താളം പിടിച്ച് നൃത്തനർത്ത്യങ്ങളിലൂടെ സംഗീ തോപകരണങ്ങളിലൂടെ തെരുവീഥികളിൽ പ്രദർശിപ്പിക്കു ന്നത് പ്രാർത്ഥനയല്ല. ഭക്തിയല്ല, പ്രവാചക സ്നേഹമല്ല.



2015 ജൂലൈ - 2015 സെപ്തംബർ **അന്ത്രന**്നാർ

സ്ഥന്മാരായ ഇമാമുമാർ മണി ക്കൂറോളം നീണ്ടുനിൽക്കുന്ന സുദീർഘ ഖുനൂത്ത് നടത്തു ന്നത് ലോകം മുഴുവൻ കാണുന്നു, കേൾക്കുന്നു. പ്രാസമൊപ്പിച്ചുള്ള ഗംഭീര പ്രാർത്ഥന. മൂക്കുപിഴിച്ചിലും തേങ്ങിക്കരച്ചിലും കണ്ണീരൊ പ്പലും കാണാം. മിസ്ഥറികളും സിറിയക്കാരും ഇന്ത്യോനേ ഷൃക്കാരും പാക്കിസ്ഥാൻ കാരും മലേഷ്യക്കാരും ലോക ത്തിന്റെ നാനാഭാഗത്തു നിന്നും എത്തിച്ചേർന്ന ഈ ജനലക്ഷങ്ങൾ ഈ ഭക്തിപ്ര കടനത്തിനു മുമ്പിൽ വിസ്മ യിക്കുകയാണ്. അതൊരു ഗംഭീര പരിപാടി തന്നെയെന്ന വർ വിശ്വസിക്കുന്നു. അല്ല, വിശ്വസിക്കപ്പെടുന്നു.

എന്റെ വിശ്വസ്തനായ സുഹൃത്തു പറഞ്ഞ സംഭവം ഓർക്കുകയാണ്. ഹറമിൽ റമ ള്വാനിലെ ഈ ഖുനൂത്തിൽ തേങ്ങിക്കരഞ്ഞു കൊണ്ട് ആമീൻ ചൊല്ലി വിലപിച്ചി രുന്ന രണ്ട് സിറിയൻ ദമ്പതി മാർ നമസ്കാരമെല്ലാം കഴി ഞ്ഞുപിരിഞ്ഞു. അരമണിക്കൂ റിനു ശേഷം പള്ളിയിൽ നിന്നിറങ്ങി നടക്കുമ്പോൾ ഹറമിനു തൊട്ടു എതിർവശ ത്തുള്ള സൂപ്പർമാർക്കറ്റിന്റെ അങ്കണത്തിൽ ഒരു ബഹളം. പോലീസുകാർ സ്ത്രീയെയും പുരുഷനെയും വിലങ്ങുവെക്കുന്നു. അവരുടെ കയ്യിലുള്ള ബാഗുകളിൽ നിന് വളരെ വിലകൂടിയ ഒരു ജോഡി പുത്തൻവസ്ത്രം പുറത്തെടുക്കുന്നു. മോഷ്ടാക്കളെ സൂക്ഷിച്ചു നോക്കിയപ്പോൾ അമ്പരന്നു പോയി. തൊട്ടടുത്തു നിന്ന് പൊട്ടിക്കരഞ്ഞു ഖുനൂത്തിൽ ആമീൻ പറഞ്ഞിരുന്ന ആ ദമ്പതിമാർ തന്നെ!



പ്രാർത്ഥനയിലെ അതിർ ലംഘനം ആരാധനയിലു ണ്ടാക്കുന്ന കുഴപ്പങ്ങളാ ണ്. അല്ലാഹുവിന്നത് ഇഷ്ടമല്ല. മനുഷ്യരിൽ അധികപേരും ഈ കുഴപ്പം ആഗ്രഹിക്കാത്ത സന്മനസ്സുള്ളവരാണ്. അതു ഭൂമിയിലെ മൊത്തം നന്മയാണ്. അത് തകർത്ത് കുഴപ്പമുണ്ടാക്കരുത്. ഭയഭ ക്തിയോടും വിനയാന്വിത നായും പ്രതീക്ഷാ നിർഭര മായും പ്രതിഫലമോഹ ത്തോടും കൂടി അല്ലാഹു വിനെ മാത്രം വിളിച്ചു പ്രാർത്ഥിക്കുകയാണ് വേണ്ടത്.

ഹൃദയത്തിൽ തട്ടി ആമീൻ പറയുന്ന നിഷ്കള ങ്കർ പലരുമുണ്ടാകാം. നിഷേ ധിക്കുന്നില്ല. പക്ഷെ ഇത് വെറുമൊരു ജാടയെന്നു ആരെങ്കിലും ധരിച്ചാൽ അതു കുറ്റമല്ല. കാരണം, ഇങ്ങനെ യുള്ള 'കോലാഹല പ്രാർത്ഥ ന' ഇസ്ലാം പഠിപ്പിച്ചിട്ടില്ല എന്നതാണ് ശരി. ഒരൊറ്റ കോഴിമുട്ട സംഭാവന ചെയ്ത ആൾക്ക് നാലു സ്വർഗങ്ങളും ആ സ്വർഗത്തിൽ മണിമാ ളികയും കൊടുക്കാൻ ദുആ ചെയ്യുന്ന പാതിരാ പ്രാസംഗി കൻ ചെയ്യുന്നത് ഈ ജാടയെ വളർത്തുകയാണ്.

പ്രാർത്ഥനയിലെ അതിർ ലംഘനം ആരാധനയിലുണ്ടാ ക്കുന്ന കുഴപ്പങ്ങളാണ്. അല്ലാ ഹുവിന്നത് ഇഷ്ടമല്ല. മനുഷ്യ രിൽ അധികപേരും ഈ

ആഗ്രഹിക്കാത്ത കുഴപ്പം സന്മനസ്സുള്ളവരാണ്. അതു ഭൂമിയിലെ മൊത്തം നന്മയാ ണ്. അത് തകർത്ത് കുഴപ്പമു ണ്ടാക്കരുത്. ഭയഭക്തിയോടും വിന യാ ന്വി ത നായും പ്രതീക്ഷാ നിർഭരമായും പ്രതിഫലമോഹത്തോടും കൂടി അല്ലാഹുവിനെ മാത്രം വിളിച്ചു പ്രാർത്ഥിക്കുകയാണ് വേണ്ടത്. ഹൃദയത്തിലെ വൃഥ കളറിയുന്ന, വികാരവിചാര ങ്ങൾ മനസ്സിലാക്കുന്ന അല്ലാ ഹുവിനു മുമ്പിൽ മനഃസാന്നി ധ്യത്തോടെ അർപ്പണ മനോ ഭാവത്തോടെ നടത്തപ്പെടുന്ന പ്രാർത്ഥന അവന്റെ കാരു ണ്യം ചൊരിയപ്പെടാൻ ഉതകു ന്നതാണ്. സൽകർമ്മങ്ങൾ ചെയ്തശേഷമുള്ള നിഷ്ക ളങ്ക പ്രാർത്ഥന ദൈവകാരു ണ്യത്തെ നയിച്ചു കൊണ്ടുവ രും. സമീപസ്ഥനായ അല്ലാ ഹുവിനെത്തേടി മറ്റെവി ടെയും അലയേണ്ടതില്ല. ബധിരനോ ഒന്നും കാണാത്ത അന്ധനോ ഒന്നും അറിയാത്ത പൊട്ടനോ അല്ല അല്ലാഹു. അടിമയും ഉടമയും തമ്മി ലുള്ള സ്വകാര്യ സംഭാഷണ മാണ് പ്രാർത്ഥന. അതിനാൽ രഹസ്യമാകട്ടെ അവനോ ടുള്ള പ്രാർത്ഥന. എല്ലാവ രെയും ഏതു നിമിഷവും കാണുകയും കേൾക്കുകയും സർവ്വവും അറിയുകയും ചെയ്യുന്ന സർവ്വശക്തനായവ നോട് താഴ്മയോടെ ഹൃദയം ഗമായി ആവശ്യപ്പെടുന്ന ഏതു ആഗ്രഹവും അവൻ സഫലമാക്കിത്തരുന്നതാണ്. കൃത്രിമത്വം വെടിഞ്ഞ് സുതാ രൃമായി അല്ലാഹുവിനെ പ്രാപിക്കുന്നവർക്കാണ് വിജ യം. അല്ലാഹു നമ്മെ അനുഗ്ര ഹിക്കട്ടെ.

## അല്പാഹു പവിത്രമാക്കിയാൽ

മുജാഹിദ്(റ) പറയുന്നു: മക്കാ വിജയദിവസം നബി(സ) എഴുന്നേറ്റു നിന്ന് പറഞ്ഞു: ആകാശഭുമികൾ സൃഷ്ടിച്ച നാളിൽ തന്നെ അല്ലാഹു മക്കയെ പവിത്രമാക്കിയിരിക്കുന്നു. അല്ലാഹു പവിത്രമാക്കിയത് അന്ത്യനാൾ വരെ പവിത്രം തന്നെയായിരിക്കും. എന്റെ മുമ്പോ ശേഷമോ ഉള്ള ആർക്കും അവിടെ യുദ്ധം അനുവദിച്ചിട്ടില്ല. ഒരു നാഴികനേരമല്ലാതെ എനിക്കും അവിടെ യുദ്ധം അനുവദിച്ചിട്ടില്ല. വേട്ടമൃഗങ്ങളെപ്പോലും അവിടെ നിന്ന് തുരത്തി ഓടിക്കരുത്. മരങ്ങൾ മുറിക്കരുത്, പുല്ലരിയരുത്. അവിടെ നിന്ന് വീണുകിട്ടിയത് ഉടമയെ ഏൽപിക്കാനാകുമെങ്കിലേ എടുക്കാവു. അപ്പോൾ അബ്ബാസുബ്നു അബ്ദുൽ മുത്വലിബ് ചോദിച്ചു: കൊല്ല ന്മാർക്കും വീട് മേയാനും പറ്റുന്ന ഇദ്ഖീർ പുല്ല് അരിഞ്ഞുകൂടേ നബിയേ? പ്രവാചകൻ അല്പം മൗനം പൂണ്ടു. പിന്നീട് പറഞ്ഞു: ഇദ്ഖീർ പുല്ലൊഴികെ, അതെടുക്കുന്നത് അനുവദനീയമാകുന്നു?

(ബുഖാരി, മുസ്ലിം, അഹ്മദ്)

**മി**ക്കയെ പ്രവാചകൻ(സ) രക്തരഹിതമായി കീഴടക്കിയ ശേഷം അന്ന് കഅ്ബാങ്കണത്തിൽ തടിച്ചുകൂടിയ മുഴുവൻ മനുഷ്യരെയും അഭിസംബോ ധനം ചെയ്ത് കൊണ്ട് പ്രഖ്യാപിച്ച അനശ്വരമായ പ്രസ്താവനയായിരുന്നു അത്. ആകാശഭൂമികൾ പടച്ചനാളിൽ തന്നെ അല്ലാഹു ഭൂമിയിലെ ചില സ്ഥലങ്ങൾ/വസ്തുക്കൾ/ചില കാര്യങ്ങൾ പവിത്രമാക്കിവെച്ചിട്ടുണ്ട്. കഅ ്ബാലയം, മക്ക, പരിസരപ്രദേശങ്ങൾ, ബൈത്തുൽ മുഖദ്ദസും പരിസരവും, ഭുമിയിലുള്ള പള്ളികളെല്ലാം വിശുദ്ധങ്ങളും പരിപാവനവുമായി പ്രഖ്യാപി ച്ചിട്ടുണ്ട്. അവയുടെ ആത്മീയ, ബാഹ്യ പരിശുദ്ധികൾ പവിത്രമായി മനു ഷ്യർ പാലിക്കണം. ചില മാസങ്ങൾക്കും ദിവസങ്ങൾക്കും അപ്രകാരം വിശുദ്ധി നിശ്ചയിച്ചിട്ടുണ്ട്. മാസങ്ങളിൽ ദുൽഖഅ്ദ, ദുൽഹിജ്ജ, മുഹറം എന്നീ തുടർ മൂന്നു മാസങ്ങളും ഇടയിലെ റജബ് മാസവും യുദ്ധം നിഷി ദ്ധമാക്കിയ മാസങ്ങളായി പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആ മാസങ്ങളിൽ മുസ്ലിംകൾ യുദ്ധം ആരംഭിക്കാൻ പാടില്ല. ശത്രുക്കൾ ഇങ്ങോട്ടേക്ക് ആക്രമിച്ചാൽ പ്രതി രോധിക്കാനായി ആ മാസങ്ങളിൽ വാളെടുക്കാം. ദിവസങ്ങളിൽ വെള്ളിയാഴ്ച ജുമുത്ത കൊണ്ട് അല്ലാഹു ആദരിച്ചിരിക്കുന്നു. മുഹറമിലെ 10–ാം തിയ്യതി (ആശൂറാഅ് ദിനം)യെയും ദുൽഹിജ്ജയിലെ ഹജ്ജ് ദിവസങ്ങളും പവിത്ര ദിവസങ്ങളാകുന്നു. രണ്ടു പെരുന്നാൾ (ഈദുൽഫിത്വർ, ഈദുൽ അള്പ്ഹാ) ദിനങ്ങൾ അതുപോലെ വിശുദ്ധദിവസങ്ങളായി നിശ്ചയിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ അല്ലാഹു വിശുദ്ധവും പവിത്രവുമാക്കിയ സ്ഥലങ്ങളുടെയും വസ്തുക്കളുടെയും മാസങ്ങളുടെയും ദിവസങ്ങളുടെയും പരിപാവനത ഒരി ക്കലും ലംഘിക്കാൻ പാടില്ല. നബി(സ) തന്റെ ഹിജ്ജത്തുൽ വദാഇൽ ഈ വിശുദ്ധിയെ ഒരിക്കൽകൂടി ആവർത്തിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ സ്ഥലത്തിന്റെ, ദിവ സത്തിന്റെ, മാസത്തിന്റെ പവിത്രതപോലെ നിങ്ങളുടെ രക്തവും അഭിമാ

നവും സമ്പത്തും വിശുദ്ധ മത്രെ എന്നായിരുന്നു വ്യക്ത മാക്കിയത്.

''ആകാശഭൂമികൾ സൃഷ്ടിച്ച കാലംതൊട്ട് ഭൂമിക്ക് 12 മാസങ്ങൾ നിർണ്ണ യിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിൽ നാലെ ണ്ണം യുദ്ധനിഷിദ്ധ പാവന മായ മാസങ്ങളാണ്. അത് വക്രതയില്ലാത്ത സുദൃഢ മതനിയമമാണ്. നിങ്ങൾ ആ നാലുമാസങ്ങളുടെ പവി ത്രത ലംഘിച്ച് നിങ്ങളെ ത്തന്നെ അക്രമിക്കരുത്." (സൂറ 9 തൗബ: 36) എന്ന് വ്യക്തമായി വിശുദ്ധ ഖുർ ആൻ പ്രഖ്യാപിക്കുന്നു. 'ആ വിലക്കപ്പെട്ട മാസത്തിന്റെ പവിത്രത അട്ടിമറിക്കുകയെ ന്നത് കടുത്ത സത്യനിഷേധ മാണെന്നും (9: 37) തുടർന്നു വിവരിച്ചു.

മനുഷ്യർ ഭുമിയിൽ സ്വീക രിക്കേണ്ട കാലഗണനയുടെ (കലണ്ടർ) അടിത്തറയാണ് ഈ വചനത്തിലൂടെ അല്ലാ ഹു നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നത്. ചന്ദ്രമാസത്തിലെ നാല് പവി ത്രമാസങ്ങളുള്ള 12 മാസ ങ്ങൾ കണക്കാക്കുന്ന ലൂണാ ർ സിസ്റ്റം കലണ്ടറാണ് അല്ലാ ഹു നിശ്ചയിച്ചു തരുന്നത്. സൂര്യനെ ആസ്പദിച്ച് ജൂത രും ക്രിസ്ത്യാനികളും യൂറോ പൃരും നടപ്പിലാക്കിയിട്ടുള്ള സോളാർ സിസ്റ്റം കലണ്ടറല്ല എന്നിവിടെ വളരെ വ്യക്ത മായി പഠിപ്പിക്കപ്പെടുന്നു. അല്ലാഹു ആകാശഭൂമികൾ സൃഷ്ടിച്ച കാലം മുതൽ പരി ശുദ്ധമാക്കി പ്രഖ്യാപിച്ച തിന്റെ പവിത്രത അന്ത്യനാൾ വരെ പവിത്രം തന്നെയായി രിക്കും. അത് ലംഘിക്കരുത്. ആധുനിക ഗണിത, ഗോള ശാസ്ത്രവിജ്ഞാനങ്ങളിലൂടെ വിഷയങ്ങളുടെ നിജസ്ഥിതി കൃത്യമായി മനസ്സിലാക്കി യിട്ടും നാം 30 ദിവസങ്ങളുള്ള മാസത്തെ 29 ആക്കുകയോ മറിച്ചോ നിശ്ചയിച്ചാൽ ഈ പവിത്രതാലംഘനം നടത്തു കയല്ലേ. ആകാശഭൂമികൾ പടച്ചനാൾ മുതൽ അന്ത്യനാ ൾ വരെ കൃത്യമായി അല്ലാ ഹു കണക്കാക്കി നിശ്ചയിച്ച താണ് കാലഗതികൾ. നമ്മു ടെ ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങൾക്കനു സൂതം അത് മാറ്റിമറിക്കാൻ യാതൊരവകാശവും ആർക്കു മില്ല, സാധ്യവുമല്ല.

ഈ പ്രപഞ്ചനിയമപ്ര കാരം മുപ്പതു ദിവസങ്ങളുള്ള റമള്വാനിലെ ദിവസങ്ങളിൽ ഒന്നു കുറയ്ക്കാനോ കൂട്ടാ നോ മാറ്റി നിശ്ചയിക്കാനോ ആർക്കും അവകാശമില്ല. ശഅ്ബാനിലെ ഒരു ദിവസം നീട്ടി റമള്വാനിൽ ചേർക്കാനോ മറിച്ചോ പാടില്ല. ശവ്വാൽ ഒന്ന് വെള്ളിയാഴ്ചയാണ് പ്രപഞ്ച നിയമത്തിൽ കാണുന്നതെ ങ്കിൽ അത് ശനിയാഴ്ചയി ലേക്കോ വ്യാഴാഴ്ചയി ലേക്കോ മാറ്റുവാൻ പ്രപഞ്ച ത്തിലാർക്കും അധികാരമില്ല. വെള്ളിയാഴ്ചയിലെ ജുമുഅ വ്യാഴാഴ്ചയിലേക്കോ ശനിയാ ഴ്ചയിലേക്കോ മാറ്റാവതല്ല. ആ ദിവസത്തിന്റെ പവിത്രത ലംഘിക്കപ്പെടരുത്. തിങ്കളാ ഴ്ചയും വ്യാഴാഴ്ചയും റസൂൽ(സ) നിശ്ചയിച്ച ഐഛികവ്രതം ഒഴിവുദിന മായ ഞായറാഴ്ചയിലേക്കോ പുണ്യനാളായ വെള്ളിയാഴ്ച യിലേക്കോ മാറ്റാൻ പാടില്ല. ഏതൊരു തിയ്യതിക്കും നിയ തമായ ദിവസമുണ്ട്. തിയ്യ തിയും ദിവസവും ഒത്തുവര ണം. അതുമാറ്റി മറിച്ചാൽ അതിന്റെ പവിത്രതാ ലംഘനം തന്നെയാണ് നട ക്കുന്നത്.

അല്ലാഹുവിന്റെ അസ്തി ത്വത്തിന്റെ അടയാളങ്ങളിലൊ ന്നായ ചന്ദ്രനിലെ കലകൾ (അഹില്ലത്ത്) തിയ്യതികളാണ്. അത് ഏതു ദിവസത്തിന്റേതെ ന്നതിന് അതിന്നായി അല്ലാ ഹു മനാസിലും (തിഥികൾ) നിശ്ചയിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആ തിയ്യതി ഭൂമിയിൽ നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ട ദിവസത്തിന്റേതാണ്. അതി നാൽ തിയ്യതിയും ദിവസവും ഒത്തുവരണം. ഇതിൽ മാറ്റമു ണ്ടായാൽ അല്ലാഹു നിശ്ച യിച്ച പവിത്രതാ ലംഘനമായി ത്തീരും. ഒരു തിയ്യതിക്കു ഒരു ദിവസമല്ലാതെ പലദിനങ്ങൾ ഒരിക്കലും വരികയില്ല. നാം വരുത്തിയാൽ പവിത്രത ലംഘിക്കപ്പെടും എന്നതിൽ സംശയമില്ല.

മക്ക പവിത്രമായത് അല്ലാഹു പവിത്രമാക്കിയതു കൊണ്ടാണ്. അതിന്റെ വിശു ദ്ധിയെ അതിലംഘിക്കാൻ ആർക്കും അവകാശമില്ല. നബി(സ)യുടെ മുമ്പും മക്ക പവിത്രമായിരുന്നു. കാരണം ഭൂമിയിലെ ആദ്യ ദൈവഭവന മായ കഅ്ബാലയം അവിടെ യാണ് എന്നതിനാലാണ്. അവിടെ നടത്തപ്പെടേണ്ട ത്വവാഫും മറ്റ് അനുഷ്ഠാന കർമ്മങ്ങളും അവിടെ വെച്ചു തന്നെയായിരിക്കണം. അവിടം സമാധാനം നിലനിൽക്കേണ്ട പ്രദേശമാണ്. ഭൂമിയിലെ ഏറ്റവും പാവന പ്രദേശമാണ ത്. അവിടെ രക്തം ചിന്താനോ കുഴപ്പങ്ങൾ ഉണ്ടാ ക്കുവാനോ പാടില്ല. ഒരു ജീവിയെപ്പോലും അവിടെ വെച്ച് കൊല്ലാനോ അക്രമി ക്കാനോ പാടില്ല. ബഹുദൈവ വിശ്വാസികളുടെ അതിക്രമ ത്തിന്റെ ഫലമായി അവർ അക്രമം നടത്തിയപ്പോൾ അവരെ പ്രതിരോധിക്കാൻ നിർബന്ധിതമായ സാഹചര്യ ത്തിൽ ഒരു ദിവസത്തിലെ ഏതാനും സമയം മാത്രം അല്ലാഹു അനുവദിച്ച - മക്കാ ഫത്ഹ്ദിനം - ആ ദിവസ ത്തിൽ ചെറിയൊരു ലംഘന മുണ്ടായിട്ടുണ്ട്. അത് അല്ലാ ഹുവിന്റെ അനുമതി പ്രകാര മായിരുന്നു. അത് അതോടെ അവസാനിച്ചു. ഇനി അന്ത്യ നാൾ വരെ ആ പവിത്രത ലംഘിക്കാൻ ആർക്കും അവ കാശമില്ല. അവിടത്തെ മര ങ്ങൾ മുറിക്കരുത്. പുല്ലു പോലും അരിഞ്ഞുകൊണ്ടു പോകരുത്. ലോകമനുഷ്യ രുടെ എക്കാലത്തുമുള്ള അഭ യസുരക്ഷിത(അംന്) കേന്ദ്രമാ ണത്. ലോകത്തിനു സാക്ഷാ ൽ സന്മാർഗ്ഗത്തിന്റെ സിരാ കേന്ദ്രമാണത്. അല്ലാഹു വിന്റെ ഏകത്വത്തിന്റെ അതി സുശക്തവും ദൃഢവുമായ തെളിവുകൾ നിറഞ്ഞുതുളു മ്പിയ ഏകാരാധനാലയത്തി ന്റെ പ്രദേശമാണത്. ലോക ത്തിന്റെ നാനാദിക്കുകളിൽ നിന്നും സന്മാർഗ്ഗത്തിന്റെ പ്രഭ വകേന്ദ്രമായി വിലസുന്ന ദൈവഭവനത്തിന്റെ ഇരിപ്പിട മാണിവിടെ.

അവിടെ നിന്ന് വല്ല വസ്തുക്കളും വീണു കിട്ടി

മക്ക പവിത്രമായത് അല്ലാഹു പവിത്രമാക്കിയ തുകൊണ്ടാണ്. അതിന്റെ വിശുദ്ധിയെ അതിലംഘി ക്കാൻ ആർക്കും അവകാ ശമില്ല. നബി(സ)യുടെ മുമ്പും മക്ക പവിത്രമായി രുന്നു. കാരണം ഭൂമി യിലെ ആദ്യ ദൈവഭവന മായ കഅ്ബാലയം അവി ടെയാണ് എന്നതിനാലാ ണ്. അവിടെ നടത്തപ്പെ ടേണ്ട ത്വവാഫും മറ്റ് അനുഷ്ഠാന കർമ്മങ്ങളും അവിടെ വെച്ചു തന്നെയാ യിരിക്കണം. അവിടം സമാധാനം നില നിൽക്കേണ്ട പ്രദേശമാണ്.

യാൽ പോലും അത് അതിന്റെ ഉടമയെ ഏൽപ്പിക്കാൻ കഴിയു മെന്നുണ്ടെങ്കിൽ മാത്രമേ അതെടുക്കാവു. ആശ്ചര്യകര മെന്നു പറയട്ടെ പ്രവാചകന്റെ കൽപന പതിനാലു നൂറ്റാണ്ട് പിന്നിട്ടിട്ടും മാറ്റമി ല്ലാതെ അനുസ്യൂതം തുടരു ന്നു. അതൃപൂർവ്വം ഘട്ടങ്ങ ളിൽ ചില അക്രമികളുടെ തേർവാഴ്ചകൾ അവിടെ നട

ത്തപ്പെടുമ്പോൾ അതാതുകാ ലത്തെ ഭരണകൂടത്തിനു പ്രതിരോധിക്കാനായി പ്രതി കാര നടപടികളെടുക്കേണ്ടി വന്നിട്ടുണ്ട്. പ്രവാചകൻ ആ വശ്യപ്പെട്ട വിശുദ്ധിയും പവി എന്നുമെന്നും ത്രയും കാത്തുരക്ഷിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്തുവരുന്നു.

'ഇദ്ഖീർ' എന്ന പുല്ലെടു ക്കുന്നത് പ്രവാചകൻ അനുവ ദിച്ചതിന്റെ പൊരുൾ ഗ്രഹി ക്കാവുന്നതാണ്. മനുഷ്യർ ക്കാർക്കും യാതൊരു ഉപദ്ര വവും ചെയ്യാത്തതും എന്നാ പതിന്മടങ്ങു നന്മകൾ മാത്രമുള്ള തുമാണെ ങ്കിൽ അതനുവദനീയമാക്കിയിരിക്കു ന്നു. പ്രവാചകന്റെ മനുഷ്യരോ ടുള്ള ദയയും കൂപയുമാണത് കാണിക്കുന്നത്. അതുപോ ലെ കഠിന ഉപദ്രവകാരികളാ യ തേൾ, പാമ്പുകൾ, ഭ്രാന്ത ൻ നായ്ക്കൾ എന്നിവയുടെ ഉപദ്രവങ്ങളുണ്ടായാൽ അവയെ ഹറമിൽ വെച്ച് കൊല്ലാ വുന്ന താണെന്ന് നബി(സ) ഇളവുനൽകിയ തായി മറ്റു നബിവചനങ്ങളിൽ വന്നിട്ടുണ്ട്. അതും പ്രവാച കന്റെ മനുഷ്യസ്നേഹവും കരുണയുടെ നിദർശനവുമാ കുന്നു.

### ചെറിയ ചെവിയുള്ള ആട്ടിൻകുഞ്ഞ്

നബിയും അനുയായികളും നടന്നു പോവുകയായിരുന്നു. അതാ, ചെറിയ ചെവിയുള്ള ഒരാട്ടിൻകുഞ്ഞ് ചത്തുകിടക്കുന്നു!

നബി അതിന്റെ ചെവി പിടിച്ചുകൊണ്ട് ചോദിച്ചു. "ഒരു വെള്ളിക്ക് ഈയാട് തരാം. ആർക്കു വേണം?"

അനുയായികൾ: "ഇതിനെക്കൊണ്ടെന്താവശ്യം! ആർക്കും വേണ്ട."

"ശരി, ഇത് വെറുതെ തരാം. വേണോ?"

"ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോൾ തന്നെ ഇതിന് കുറവുണ്ട് - ചെറിയ ചെവി. ഇപ്പോഴാകട്ടെ ശവവും! വെറുതെ തന്നാലും വേണ്ട."

നബി: ഇതിനെക്കാളും നിസ്സാരമാണ് ദുൻയാവ്."

(അഹ്മദ്, മുസ്ലിം)



# ഖുർആനിൽ ഇല്ലാത്ത ശാസ്ത്ര സത്യങ്ങൾ

1400 ഓളം വർഷ ങ്ങൾക്ക് മുമ്പ് മുഹമ്മദ് നബിക്ക് അവതീർണ്ണമായ വിശുദ്ധ ഖുർആൻ ആധു നിക ശാസ്ത്രീയ കണ്ടുപിടു ത്തങ്ങളുമായി യോജിക്കുന്ന വചനങ്ങളടങ്ങിയ ഗ്രന്ഥമാ ണ് എന്നും, അത് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിന്റെ അമാനുഷിക തക്കുള്ള ഒരു തെളിവ് തന്നെയാണെന്നും മറ്റും ചിലർ അവകാശപ്പെടാറുണ്ട്. അതുപോലെ, ഇതുപോ ലൊരു ഗ്രന്ഥം (അല്ലെങ്കിൽ ഒരു പത്ത് വചനങ്ങളെങ്കി ലും...) കൊണ്ടുവരാൻ കഴി യുമെങ്കിൽ കൊണ്ടുവരിക എന്ന അതിലെ വെല്ലുവി

ളിയെ വിജയപൂർവ്വം നേരിടാ നിന്നേവരെ ആർക്കും സാധി ച്ചിട്ടില്ലെന്നും പലരും പറയാ റുമുണ്ട്... വിശ്വാസികൾക്ക് ഇങ്ങനെയൊക്കെ പറയാം; പറയുകയും വേണം എന്ന് കരുതി, എല്ലാവരിലും അത് ഫലം ചെയ്യുമെന്ന് ധരിക്കു ന്നത് ശുദ്ധഭോഷ്കല്ലേ? ഖുർആനിലുണ്ടെന്ന് നാം പറയുന്ന ശാസ്ത്ര സംബ ന്ധിയായ വചനങ്ങളോ ഒരു ഗ്രന്ഥമെന്ന നിലക്കുള്ള അതിന്റെ സവിശേഷത കളോ സ്വാധീനം ചെലുത്തി യവരുടെ എണ്ണം - അതു മൂലം ഇസ്ലാം സ്വീകരിച്ചവ രായി – എത്ര പേരെ നമുക്ക്

ചുണ്ടിക്കാണിക്കാൻ കഴിയും? ഏതെങ്കിലും ഒറ്റ പ്പെട്ട ഉദാഹരണങ്ങളല്ലാതെ. വിശുദ്ധ ഖുർആനിന്റെ സവി ശേഷതയും അതിലടങ്ങിയ അത്ഭുത പരാമർശങ്ങളും മൂലം വിശ്വാസികളായി തീർന്നവർ പൊതുവിൽ ഇല്ല എന്നതല്ലേ സത്യം?

മുസ്ലിംകളായി ഇന്ന് ലോകത്ത് കാണപ്പെടുന്നവ രെല്ലാമെന്ന് പറയാം, ജന്മം കൊണ്ട് മാത്രം അങ്ങനെ ആയിത്തീർന്നവരാണ്. ജനി ക്കുമ്പോൾ മുഹമ്മദ് നബിയും കാറൽ മാർക്സും ഞാനും നിങ്ങളുമെല്ലാം ഒരേ ശുദ്ധ പ്രകൃതിയിലാണ്.

പിന്നീട് അവരവരുടെ വ്യത്യസ്ത മതക്കാരായ രക്ഷിതാക്കളും മറ്റ് സാഹച ര്യങ്ങളും ഘടകങ്ങളും ഓരോരോ മതക്കാരാക്കുക യാണുണ്ടാവുന്നതെന്നുമുള്ള പാഠം നബി(സ) തന്നെ നമ്മെ പഠിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളതല്ലേ? മുസ്ലിംകളായി ജനിച്ച് ജീവിക്കാൻ അവസരം കിട്ടി യവർ വിശ്വസിക്കുകയും ചിന്തിക്കുകയും പ്രവർത്തി ക്കുകയും ചെയ്യുന്നപോലെ ഇതരർ ചെയ്യാത്തതിനു അവരെ കുറ്റപ്പെടുത്താനാവി ല്ലല്ലോ. അതുകൊണ്ട് തന്നെ നാം മുസ്ലിംകൾ ഖുർആ നിൽ "കണ്ടെത്തിയ" ശാസ്ത്രസത്യങ്ങളും ധാര ണകളും അന്യമനസ്സുകളെ സ്പർശിച്ചു കൊള്ളണമെ ന്നുമില്ല.

ഇനി ഖുർആനിലു ണ്ടെന്ന് ചിലർ പറയുന്ന ശാസ്ത്ര സംബന്ധിയായ വചനങ്ങളുടെ പ്രാധാന്യം അവർ തന്നെയും മനസ്സി ലാക്കി തുടങ്ങിയതെപ്പോൾ മുതൽക്കാണെന്ന് നോക്കി യാൽ സംഗതി കൂടുതൽ രസാവഹമായിരിക്കും. ശാസ്ത്രജ്ഞർ അവരുടെ കഴിവുപയോഗിച്ച് കണ്ടെ ത്തിയ അറിവ് നമുക്ക് ലഭിച്ച ശേഷമാണ്. ഖുർആനിൽ 'ഇത് സംബന്ധിച്ചുണ്ട്' എന്ന വസ്തുത ഖുർആൻ ശാസ്ത്ര വക്താക്കൾ മനസ്സി ലാക്കുന്നത്. (കൊളംബസ് കോഴിമുട്ട ഉടച്ചപ്പോഴുള്ള പോലെ). അല്ലാതെ ഏതെ ങ്കിലും കാര്യം, ഖുർആനിൽ നിന്ന് തന്നെ ആദ്യമേ നാം മനസ്സിലാക്കി പ്രചരിപ്പിച്ച് പോന്ന ശേഷം പിന്നീട് മാത്രം അത് ശാസ്ത്രം



ഇവർ പറയുന്നത്ര ശാസ്ത്ര – സംബന്ധി യായ പ്രവചനങ്ങൾ ഉള്ള ഗ്രന്ഥമാണ് ഖുർആനെ ങ്കിൽ ഒരു കാര്യം ചോദി ക്കട്ടെ. ഖുർആൻ ഇറ ക്കിയ കാലത്തുള്ള കടൽവഴിയും കരവഴിയും ഉള്ള യാത്രകളെയും അനുഗ്രഹങ്ങളെയും പറ്റി മാത്രമേ ഖുർആൻ പറയു ന്നുള്ളൂ. അല്പം കഴിഞ്ഞി വിടെ സർവ്വസാധാരണമാ യിത്തീർന്ന ആകാശയാ ത്രയെ പറ്റി ഒരു സൂചന പോലും ഖുർആനിലി ല്ലാതെ പോയതെന്തേ? ഖുർആൻ മുഴവൻ പരതി യാലും വ്യോമയാത്രയെ കുറിക്കുന്ന ഒന്നും അതിൽ കാണില്ല. ഒരു അവ്യക്ത സൂചനയെ ങ്കിലും ഇത് സംബന്ധിച്ചു ണ്ടായിരുന്നെങ്കിൽ ഖുർ ആനിന്റെ ദൈവികത എത്ര അഭിമാനത്തോടെ നമുക്ക് ഇതരരുടെ മുമ്പിൽ ഉയർത്തിക്കാട്ടാ മായിരുന്നുവെന്ന് തോന്നി യിട്ടുണ്ട്.

കണ്ടെത്തിയതിന്ന് ഒരു ഉദാ ഹരണമെങ്കിലും പ്രസ്തുത വക്താക്കൾ ചൂണ്ടിക്കാണി ക്കുമോ? കഴിഞ്ഞ കാര്യങ്ങ ളൊക്കെ അവിടെ

നിൽക്കട്ടെ; ശാസ്ത്ര സുചന കൾ ഏറെയുള്ള ഖുർആ നിൽ നിന്ന്, ഇതേവരെ ശാസ്ത്രം കണ്ടെത്തിയിട്ടി ല്ലാത്തതും അതേസമയം അതിൽ സൂചന ഉള്ളതു മായ ഒന്നോ രണ്ടോ കാര്യ ങ്ങളെങ്കിലും പുറംലോക ത്തിനു മുൻകൂട്ടി അറിയിച്ചു കൊടുക്കാൻ ഖുർആൻ -ശാസ്ത്രത്തിന്റെ ആളു കൾക്ക് കഴിയേണ്ടതില്ലേ? അതെന്ത് കൊണ്ടാരും ചെയ്യുന്നില്ല. ചെയ്തിരുന്നെ ങ്കിൽ ചിന്തിക്കുന്നവർക്കും അത്ഭുതപ്പെടുന്നവർക്കും അത് ഉപകാരമായേനെ. കുറെ പേരെങ്കിലും അവ രിൽ വിശ്വാസികളായി ത്തീർന്നേനെ. പക്ഷെ അതു ണ്ടാവില്ല; കാരണം ശാസ്ത്രം ഒരു കാര്യം കണ്ടെത്തി, പ്രഖ്യാപിക്കാൻ കാത്തിരിക്കുകയാണ് പ്രസ്തുത വക്താക്കൾ. അതിനനുയോജ്യമായ ഖുർ ആൻ വചനം കണ്ടെത്താൻ ബുദ്ധിയുള്ളവർക്ക് പരിഹ സിക്കാൻ കാരണമുണ്ടാക്കു യാണിവർ!

ഇത്രയും കാലത്തിനി ടക്ക് ശാസ്ത്രലോകത്ത് അംഗീകരിക്കപ്പെട്ട് പോന്നി ട്ടുള്ള കുറേ നിഗമനങ്ങളും അവയ്ക്ക് ഉപോൽബലകങ്ങ ളായി ഖുർആനിൽ ഉള്ള തെന്ന് മേൽപറഞ്ഞവർ അവകാശപ്പെടാറുള്ള വചന ങ്ങളും എന്നിൽ ഒരു ഭീതി യാണുണ്ടാക്കുന്നത്. നാളെ മാറ്റപ്പെട്ടേക്കാവുന്ന ശാസ്ത്രീയ നിഗമനങ്ങൾക്ക് അത് സംഭവിക്കുമ്പോൾ, ബന്ധപ്പെടുത്തിയ ഖുർആൻ വചനങ്ങളെ നാം തള്ളിക്കള യേണ്ടിവരില്ലേ? ഒട്ടും

വേണ്ടാത്ത ഒരു പണിയല്ലേ ഇക്കൂട്ടർ എടുത്ത് കൊണ്ടിരി ക്കുന്നത്? ഉദാഹരണത്തിന് ഏറെ കൊട്ടിയാഘോഷിക്ക പ്പെട്ടു പോന്നിട്ടുള്ള വിസ്ഫോടന സിദ്ധാന്ത ത്തെ പറ്റിയുള്ള ഖുർആനി ലെ സൂറ. അൽ അമ്പിയാഇ ലെ വചനം (വി.ഖു: 21: 30) സ്ഥിരസ്ഥിതി സിദ്ധാന്ത ത്തിന് സ്വീകാര്യത ശാസ്ത്ര ലോകത്ത് ലഭിച്ചാൽ, പ്രസ്തുത വചനത്തെ നാം എന്ത് ചെയ്യാം? ഇതുപോലെ യാവില്ല പല വചനങ്ങളു ടെയും സ്ഥിതിയെന്ന് നാം എങ്ങിനെ ഉറപ്പിക്കും?

ഇവർ പറയുന്നത്ര ശാസ്ത്ര – സംബന്ധിയായ പ്രവചനങ്ങൾ ഉള്ള ഗ്രന്ഥ

മാണ് ഖുർആനെ ങ്കിൽ ഒരു കാര്യം ചോദിക്കട്ടെ. ഖുർ ആൻ ഇറക്കിയ കാലത്തുള്ള കടൽവഴിയും കര വഴിയും ഉള്ള യാത്രകളെയും അനുഗ്രഹങ്ങ ളെയും പറ്റി മാത്രമേ ഖുർആൻ പറയുന്നുള്ളൂ. അല്പം കഴിഞ്ഞി വിടെ സർവ്വസാധാ രണമായിത്തീർന്ന ആകാശയാത്രയെ പറ്റി ഒരു സൂചന പോലും ഖുർആനി ലില്ലാതെ പോയ തെന്തേ? ഖുർ ആൻ മുഴവൻ പര തിയാലും വ്യോമ യാത്രയെകുറി ക്കുന്ന ഒന്നും അതിൽ കാണില്ല. ഒരു അവ്യക്ത

്സുചനയെങ്കിലും ഇത് സംബന്ധിച്ചുണ്ടായിരുന്നെ . ങ്കിൽ ഖൂർആനിന്റെ ദൈവി കത എത്ര അഭിമാന ത്തോടെ നമുക്ക് ഇതരരുടെ മുമ്പിൽ ഉയർത്തിക്കാട്ടാമാ യിരുന്നുവെന്ന് തോന്നിയിട്ടു ണ്ട്.

എന്നാൽ എന്തുകൊണ്ടാ ണെന്നോ ഈ വക സൂചന കൾ ഒരു കാര്യത്തിലും ഖുർ ആനിൽ ഇല്ലാതെ പോയത്? അത്തരം വചനങ്ങൾ കൊണ്ട് പ്രയോജനമില്ലെന്ന് അല്ലാഹുവിന് ശരിക്കറിയാ വുന്നത് കൊണ്ടാണ്. വിമാന യാത്ര കണ്ടുപിടിക്കപ്പെടുന്ന തിന് മുമ്പ് ഉള്ളയാളുകൾക്ക് വ്യോമയാത്രയെക്കുറിച്ച് പറഞ്ഞ് കൊടുത്തിട്ടെന്തു

കാര്യം? കുറെ അത്തരം ശാസ്ത്രകാര്യങ്ങളിൽ ഭാവി പ്രവചനം നടത്തി അവ ശരി യായി വന്നാൽ പ്രയോജന പ്പെടുക, അത് നിലവിൽ വന്ന ശേഷമുള്ള തലമുറക്ക് മാത്രമാണ് ഖുർആൻ ഇറ ങ്ങിയ കാലത്തുള്ളവർക്ക് ഒന്നും അനുഭവപ്പെടാതെ അന്തം വിട്ടിരിക്കുക, പിൽക്കാലക്കാർക്ക് അത്ഭുതം കുറാൻ മാത്രം പ്രയോജനപ്പെടുക -ഇതെല്ലാം എല്ലാ കാല ക്കാർക്കും വേണ്ടിയുള്ള ഒരു ദൈവിക ഗ്രന്ഥത്തിലുണ്ടാ വുന്ന വചനങ്ങൾക്ക് വേണ്ടുന്ന പ്രത്യേക തയല്ലല്ലോ. മറിച്ച്, ഏത് കാലക്കാർക്കും വൈരുദ്ധ്യം പ്രതൃക്ഷമായനുഭവപ്പെടാതി



രിക്കത്തക്ക വണ്ണമാവണം ഖുർആൻ വചനങ്ങൾ എന്നേ വേണ്ടൂ. അതിന്നുദാ ഹരണമാണ് യാത്രാ സൗക ര്യത്തെക്കുറിച്ച്, നിങ്ങൾക്ക റിയാത്ത പലതും സൃഷ്ടിച്ചി രിക്കുന്നു എന്ന് ഒറ്റവാചക ത്തിൽ പറഞ്ഞത്. നാളെ പദാർത്ഥവും ഊർജ്ജവും പരസ്പരം എളുപ്പത്തിൽ മാറ്റുന്ന വിദ്യ മനുഷ്യൻ കണ്ടുപിടിച്ചെന്ന് വരാം. നാം സ്വയം ഊർജ്ജമായി മാറി, പ്രകാശവേഗതയിൽ സഞ്ച രിച്ച് ഇന്ന് സങ്കൽപിക്കാൻ കഴിയാത്തത്ര ദുരത്തിൽ എളുപ്പത്തിൽ പോയി, വീണ്ടും പദാർത്ഥമായി മാറുന്ന വിദൃകളൊക്കെ ഇവിടെ സർവ്വസാധാരണമാ യേക്കാം? പ്രസ്തുത ഖുർ ആൻ വചനം അതിലേ ക്കൊക്കെ ഉതകുന്ന വിധ ത്തിലല്ലേ?

രാത്രിയും പകലും മാറി വരുന്നതിനെ പറ്റിയും സൂര്യ ചന്ദ്രന്മാരുടെയും ഇതര ഗോ ളങ്ങളുടെയും ചലനത്തെ പറ്റിയുമൊക്കെ, "എവി ടെയും തൊട്ടും തൊടാതെ യുമുള്ള" വചനങ്ങളുള്ള പ്രതിപാദന രീതിയല്ലേ ഖുർ ആനിന്റേത് എന്ന് തോന്നിയി ട്ടുണ്ട്. ആകാശഭൂമിയി ലെല്ലാം ജീവജന്തുക്കളു ണ്ടെന്നും അല്ലാഹു ഉദ്ദേശി ച്ചാൽ അവയെ ഒരുമിച്ച് കൂട്ടുമെന്നുമൊക്കെ ഖുർ ആൻ പറയുന്നുണ്ടല്ലോ. ഇക്കാലത്തുള്ള നാം ഇതര ഗോളങ്ങളിലുള്ളവരെയും ഗോളാന്തരയാത്രകളെയും പറ്റിയാണാ വചനമെന്ന് പറ ഞ്ഞേക്കാം. പഴമക്കാർ അത് മലക്കുകളെയും ജിന്നുകളെ യുമൊക്കെ ഉദ്ദേശിച്ചാണെ



ശാസ്ത്രത്തിനും ഖുർആ നിനും തമ്മിലുള്ള ബന്ധ ത്തെക്കാൾ ഭാവത്തിൽ എത്രത്തോളം അർത്ഥ മുള്ള മനുഷൃജീവിതത്തിന് എന്ന കാര്യത്തിനാണ്. ഈ ദൃശൃപ്രപഞ്ചത്തിലെ അത്ഭുതകരമായ ചില പ്രതിഭാസങ്ങൾ, പരമാണു തൊട്ട് അണ്ഡകടാഹം വരെയുള്ളവയിൽ അടങ്ങി യിട്ടുള്ള വൃവസ്ഥാപി തവും കൃത്യവുമായ ഭാവ വൈശിഷ്യങ്ങൾ, വ്യക്തി ജീവിതത്തിൽ അനുഭവപ്പെ ടാറുള്ള അപ്രതീക്ഷിതവും അനിയന്ത്രിതവുമായ അനി വാരൃതകൾ, അനുഭവ ങ്ങൾ – ഇതിന്ന് രണ്ട് വിശ ദീകരണങ്ങളെ ദാർശനിക മായുള്ളൂ. ഒന്നുകിൽ പ്രപ ഞ്ചവും ജീവിതവുമെല്ലാം നമുക്ക് സമ്പൂർണ്ണമായി ഒരിക്കലും ഗ്രഹിക്കാനാ വാത്ത ഒരു മഹാസൃഷ്ടാ വിനെകുറിച്ചും ആ സൃഷ്ടാവിന്റെ പദ്ധതിക ളെക്കുറിച്ചുമൊക്കെയുള്ള വിശ്വാസത്തിന്റെ ഭാഷ്യം. അല്ലായെങ്കിൽ, പ്രത്യേകി ച്ചൊരു കാരണമില്ലാതെ സംഭവിച്ചു കൊണ്ടിരി ക്കുന്ന ഒരു പ്രാപഞ്ചിക ആകസ്മികത.

ന്നാണ് കരുതിയിട്ടുള്ളത്. മുകളിൽ പറഞ്ഞതു പോലെ വൈരുദ്ധ്യം ആർക്കുമനുഭവപ്പെടാത്ത ഒരു ശൈലിയാണ് ഖുർആ നിന്റേത് എന്നാണ് പറയുന്ന ത്. ശാസ്ത്രവും ഖുർആനും തമ്മിലുള്ള ബന്ധത്തെ ഈ രീതിയിൽ നോക്കിക്കാണു ന്നതാവും സുക്ഷ്മാലുക്ക ളായ വിശ്വാസികൾക്കുത്ത മം. എങ്കിൽ മാത്രമേ നിലവി ലുള്ള ശാസ്ത്ര നിഗമനങ്ങ ളുമായി പൊരുത്തപ്പെടാത്ത തായി ഒരു വചനം ഖുർആ നിൽ കണ്ടാൽ, ഖുർആനു മായി പൊരുത്തപ്പെടുന്ന ശാസ്ത്ര കണ്ടുപിടുത്തം ഉണ്ടാവുന്നത് വരെ ശാസ്ത്രത്തെ അവഗണിച്ച് ജീവിക്കാൻ നമുക്കാവൂ... ഉദാഹരണത്തിന്, ആകാശ ങ്ങൾ ഏഴ് ഉള്ള പോലെ ഭൂമിയും എന്ന ഒരു വചനമു ണ്ട്. ശാസ്ത്രത്തെ ഖുർആ നുമായി യോജിപ്പിക്കാൻ ധൂതികൂട്ടിയവർ സപ്തഗ്രഹ ങ്ങൾ മാത്രം കണ്ടുപിടിക്ക പ്പെട്ട കാലത്ത് അതുദ്ദേശി ച്ചാണെന്ന് പറഞ്ഞു. പിന്നീട് യുറാനസ്, നെപ്ട്യൂൺ കൂട്ടി ച്ചേർത്ത് നവഗ്രഹങ്ങളായ പ്പോൾ അത് പൊളിഞ്ഞു. (ഇയ്യിടെ ഇതാ, ഒരു പുതിയ 'സൗരയുഥം' നമ്മളുടേതി നോട് സാദൃശ്യമുള്ളത് തന്നെ കണ്ടെത്തിയിരിക്കു ന്നു. ഇത്തരം ആറെണ്ണം കൂടി കണ്ടുപിടിച്ചാലും അതാണ് പ്രസ്തുത വചന ത്തിലുള്ളത് എന്ന് പറയാൻ നാം പോകാതിരിക്കുക യാവും ബുദ്ധി. സപ്തഗ്രഹ – നവഗ്രഹ പ്രശ്നം പോലെ ഇക്കാര്യത്തിലും ഉണ്ടാ യാലോ?).

ഇതേപോലെ തന്നെ, സൂര്യന്റെ ചലനത്തെപ്പറ്റി ഖുർആനിൽ പറയുന്ന വിധവും ശാസ്ത്രപ്രകാരം ഉള്ളതും യഥാർത്ഥത്തിൽ ഒന്നല്ല. നാം വൃഥാ ഖുർ ആൻ വചനത്തിന് ശാസ്ത്രം കണ്ടുപിടുത്തവു മായി യോജിക്കുന്ന അർത്ഥം നൽകപ്പെടേണ്ടതി ല്ല. ചിലർ അങ്ങനെ ചെയ്താലും പിന്നീട് മാറ്റിപ്പ റയേണ്ടി വന്നിട്ടുണ്ട്. എല്ലാ വരും ഇവിടെ ഒരു കാര്യം അറിയുക. ശാസ്ത്രരംഗത്ത് - പ്രത്യേകിച്ച് വാനശാസ്ത്ര കാര്യത്തിൽ - നിഗമനങ്ങൾ ഏറെയുണ്ട്. അവയെല്ലാം തെളിയിക്കപ്പെടണം. ഗണിത ശാസ്ത്രപരമായും പരീക്ഷണം തെളിയിക്കപ്പെ ടുന്നത് വരെ. മാറ്റിതിരിക്ക ലിന് എപ്പോഴും സാധ്യത യുള്ള നിഗമനങ്ങൾ മാത്രമാ യവ സമ്പൂർണ്ണ ശാസ്ത്രീയ വസ്തുതകളായി ചിലരെ ങ്കിലും ചിലതിനെ പറ്റിയെ ങ്കിലും തെറ്റിദ്ധരിക്കാറുണ്ട്. ഇത്തരക്കാരാണ് ഖുർആനെ ധൃതികൂട്ടി വ്യാഖ്യാനിച്ച് ആപത്തിൽ ചെന്ന് ചാടു ന്നത്!

ഭൂമി സ്വന്തം അച്ചുത ണ്ടിൽ സ്വയം തിരിയുന്നു. സൂര്യനെ വലയം ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇതൊക്കെ നേരിൽ കണ്ടനു ഭവപ്പെടാൻ മനുഷ്യന് നിർവ്വാഹമില്ലാത്ത നിഗമന ങ്ങൾ മാത്രമാണ്. ഈ നിഗ മനങ്ങൾ ചോദ്യം ചെയ്യപ്പെ ടാതിരിക്കുന്നത്, നിലവി ലുള്ള പ്രകൃതി പ്രതിഭാസ ങ്ങളെ വിശദീകരിക്കാൻ അവക്ക് സാധിക്കുന്നു എന്നു ള്ളത് കൊണ്ടാണ്. ഏതെ



സൂര്യന്റെ ചലനത്തെപ്പറ്റി ഖുർആനിൽ പറയുന്ന വിധവും ശാസ്ത്രപ്രകാരം ഉള്ളതും യഥാർത്ഥത്തിൽ ഒന്നല്ല. നാം വൃഥാ ഖുർ ആൻ വചനത്തിന് ശാസ്ത്രം കണ്ടുപിടുത്ത വുമായി യോജിക്കുന്ന അർത്ഥം നൽകപ്പെടേണ്ട തില്ല. ചിലർ അങ്ങിനെ ചെയ്താലും പിന്നീട് മാറ്റി പ്പറയേണ്ടി വന്നിട്ടുണ്ട്. എല്ലാവരും ഇവിടെ ഒരു കാര്യം അറിയുക. ശാസ്ത്രരംഗത്ത് – പ്രത്യേ കിച്ച് വാനശാസ്ത്ര കാര്യ ത്തിൽ - നിഗമനങ്ങൾ ഏറെയുണ്ട്. അവയെല്ലാം തെളിയിക്കപ്പെടണം.

ങ്കിലും ഒരു പുതിയ പ്രതിഭാ സത്തെ എന്നെങ്കിലും കണ്ടെത്തുകയും അതിന്ന് തൃപ്തികരമായി വിശദീക രണം നൽകാൻ മേൽ നിഗ മനം പര്യാപ്തമല്ലാതിരിക്കു കയും ചെയ്യുകയാണെങ്കിൽ അതിന്ന് കൂടി സാധിക്കുന്ന വിധത്തിലുള്ള മാറ്റങ്ങൾ നിഗമനങ്ങളിൽ വരുത്തേണ്ടി വരും. അതിവിടെ ഇട യ്ക്കൊക്കെ സംഭവിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഭൂമി സ്വയം തിരിയുന്നത് അല്ല. ചെരിഞ്ഞ് നിലകൊ ണ്ടാണ്, സൂര്യനെ ചുറ്റുന്നത് വൃത്താകൃതിയിലല്ല, ദീർഘ വൃത്താകൃതിയിലാണ് തുട ങ്ങിയവ ഉദാഹരണങ്ങൾ.

ഇന്ന് വാനശാസ്ത്ര ഗണിതമുപയോഗിച്ച് മാസ പ്പിറവി മുതൽ ദീർഘകാല ശേഷം സംഭവിക്കുന്ന ഗ്രഹ ണങ്ങൾ വരെ നാം മുൻകൂട്ടി പ്രവചിക്കുന്നില്ലേ. പിന്നെ എങ്ങനെ ഈ ശാസ്ത്രം അപൂർണ്ണമാണെന്ന് പറയും എന്ന് ചോദിക്കുന്നവരു ണ്ടാവും; അവരറിയാൻ വേണ്ടി പറയുകയാണ് "നിഗമനങ്ങളാണ് ശാസ്ത്ര ജ്ഞന്റെ മനസ്സിൽ ആദ്യം ഉൽഭൂതമാവുക. പിന്നീട് അതിന്ന് ഗണിത ശാസ്ത്രപ രമായ തെളിവുകൾ കണ്ടെ ത്തുന്നു. മൂന്നാമതായി പ്രായോഗികമായി അനുഭവ ത്തിൽ കൊണ്ടുവരുന്നു -ഈ മൂന്ന് ഘട്ടങ്ങൾ വിജയ കരമായി കടന്നുപോന്നിട്ടു ള്ളവയെ കുറിച്ചേ സമ്പൂർണ്ണ ശാസ്ത്ര സത്യ ങ്ങൾ" എന്ന് വിശേഷിപ്പിച്ചി ട്ടുള്ളൂ. എന്നാൽ ഈ മൂന്നാ മത്തെ ഘട്ടം കടന്നുപോന്നി ട്ടില്ലാത്തവയിലും ഗണിത ശാസ്ത്രത്തിന്റെ സഹായ ത്തോടെ പലതും കണ്ടെ ത്താൻ നമുക്ക് കഴിയുന്നു എന്നത് കൊണ്ട് മാത്രം അവ സമ്പൂർണ്ണ ശാസ്ത്ര സത്യങ്ങളാണെന്ന് പറഞ്ഞ് കൂടാ. നിഗമനങ്ങൾക്ക് മാറ്റം സംഭവിച്ചാലും കണക്കുകൾ പഴയപോലെ തന്നെ ഉപ യോഗിക്കാൻ കഴിയുന്നു എന്നേ അതിനർത്ഥമാക്കേ ണ്ടൂ. ഏതെങ്കിലുമൊരു ഘട്ട ത്തിൽ കണക്കുകളും തെറ്റി കൂടായ്കയില്ല – ഒരിക്കലും അതുണ്ടാവില്ല എന്ന് തീർച്ച പ്പെടുത്താനാവില്ല!

# വി. ഖുർആൻ ഹദിസുകൾ താരതമ്വ പഠനം

2) സ്ലിം ലോകം വിശുദ്ധ ഖൂർആനിനെ ഒന്നാം പ്രമാണ മായിട്ടാണ് നബി(സ)യുടെ കാലം മുതൽ ഇന്ന് വരെ പരി ഗണിച്ചു വരുന്നത്. എന്തു കൊണ്ടാണ് നബി(സ)യുടെ കാലത്തുപോലും ഖുർആനിനെ ഒന്നാം പ്രമാണമായും ഹദീ സിനെ രണ്ടാം പ്രമാണമായും മുസ്ലിംകൾ അംഗീകരിച്ചത്? ഇതിന്റെ കാരണങ്ങൾ ശരിക്കും നാം മനസ്സിലാക്കണം. നൂറ് പ്രാവശ്യം ആവർത്തിച്ച് വായിച്ച് മനസ്സിൽ ഇതിന്റെ കാര ണങ്ങൾ എത്ര വയസ്സും ഓർമ്മ പിശകും സംഭവിച്ചാലും മറക്കുവാൻ പാടില്ല. മറന്നാൽ വിശ്വാസ രംഗത്തും കർമ്മ രംഗത്തും മുസ്ലിമായി ജീവി ക്കുവാനും വിശുദ്ധ ഖുർആന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ജീവിതം ക്രമപ്പെടുത്തുവാനും ഖുർആന്റെ അനുയായികളായി ജീവിക്കു വാനും സാധ്യമല്ലാതെ വരുന്ന താണ്.

കാരണം 1: വിശുദ്ധ ഖുർ ആന്റെ പദങ്ങളും ആശയവും അല്ലാഹുവിന്റെതാണ്. അതി നാൽ വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ ഒരു സൂക്തത്തിൽ വന്ന ഒരു അതിന്റെ പോലും അർത്ഥം നൂറ് ശതമാനവും മറ്റൊരു പദം മാറ്റി പദം ഉപ യോഗിക്കുവാൻ പാടില്ല. ആ പദം മറ്റൊരു സൂക്തത്തിൽ വന്നാൽ പോലും.

ഹദീസ് : ഹദീസിന്റെ ആശയം സ്ഥിരപ്പെടുവാൻ പര ആശയത്തിനും മ്പരക്കും ഹദീസ് പണ്ഡിതൻമാർ പറ യുന്ന വ്യവസ്ഥകൾ നൂറ് ശത മാനവും യോജിച്ചാൽ ആശയം അല്പാഹുവിന്റേതായിരിക്കും. ഈ വ്യവസ്ഥകൾ എല്ലാം യോജി ച്ചാലും പദങ്ങൾ അല്ലാഹുവി ന്റെതായിരിക്കണം എന്ന് സ്ഥിര പ്പെടുകയില്ല. പദങ്ങൾ നബി(സ) യുടെതോ സഹാബിയുടെതോ മറ്റു നിവേദകന്റെയോ ആയി രിക്കും. അതിനാൽ മനുഷ്യന് വാക്കിൽ പിഴവ് സംഭവിക്കു ന്നതു സാധാരണ സംഭവമായ തിനാൽ ഹദീസിൽ വാക്കിൽ പിഴവ് സംഭവിക്കാം.

കാരണം 2: ചൂർആൻ :-പദവും അല്ലാഹുവന്റെതായതി നാൽ ഖുർആനിൽ പദത്തിൽ പിഴവ് സംഭവിച്ച് ആശയത്തിൽ കുഴപ്പം ഉണ്ടാവുന്ന പ്രശ്നമി

ഹദീസ് :- വചനങ്ങൾ മനു ഷ്യന്റേതായതിനാൽ പദത്തിൽ പിഴവും സംഭവിച്ച് ആശയ ത്തിലും പിഴവ് സംഭവിക്കും. ചില ഉദാഹരണങ്ങൾ.

A. ഇമാം മുസ്ലിം തന്റെ സ്വഹീഹിൽ ഉദ്ധരിക്കുന്ന ഒരു ഹദീസിൽ ഇപ്രകാരം കാണാം. കുട്ടർക്ക് അല്ലാഹു അവന്റെ സിംഹാസനത്തിന്റെ നിഴൽ ഇടുന്നതാണ്. തന്റെ ഇടതു കൈ ചിലവ് ചെയ്യുന്നതു വലതു കൈ അറിയാത്ത വിധം (മുസ്ലിം: ഹ : നമ്പർ; 1031). ഇമാം നവവി(റ) ഹദീസിനെ വ്യാഖ്യാനിച്ച് എഴുതുന്നു:- ഇട തു കൈ ചിലവ് ചെയ്യുന്നത് എന്നാണ് മുസ്ലിമിന്റെ സർവ്വ കോപ്പികളിലും മറു നാടുകളിൽ ഉള്ള കോപ്പികളിലും. എന്നാൽ ശരിയായത് വലതുകൈ ചിലവ് ചെയ്യുന്നത് എന്നാണ്. ഇപ്രകാ രമാണ് ഇമാം മാലിക് മുവത്വ യിലും ഇമാം ബുഖാരി തന്റെ സ്വഹീഹിലും നിവേദനം ചെയ്യു ന്നത്. മറ്റുള്ള ഇമാമുകളും (ശറഹു 4-132). അപ്പോൾ വലതും ഇടതും ഇവിടെ നിവേ ദകന്റെ സംസാരത്തിൽ വന്ന പിഴവാണ്. അട്ടിമറിയാണ്.

നിങ്ങൾ മുട്ടുക്കുത്തുന്നതു പോല സുജു ദിൽ മുട്ടുകുത്തരുത്. എന്നാൽ അവന്റെ കൈ ആദ്യം വെക്കട്ടെ (അബൂദാവൂദ്). എന്നാൽ അവന്റെ മുട്ട് ആദ്യം വെക്കട്ടെ എന്ന് പറയേണ്ടത് അട്ടിമറി സംഭവിച്ചതാണെന്നു ഇബ്നു ഖയ്യിം(റ) സാദുൽ മഅദിൽ പറ യുന്നു.

C. അവസാനം അല്ലാഹു അവന്റെ കാൽ നരകത്തിന് വെച്ച് കൊടുക്കും. അപ്പോൾ നരകം മതി, മതി എനിക്ക് എന്ന് പറയും (ബുഖാരി). ഇതു പദത്തിൽ സംഭവിച്ച അട്ടിമറി യാണെന്ന് ഹദീസ് പണ്ഡി തന്മാരുടെ ഇമാമായ ഇബ്നു ജാസി(റ) പറയുന്നു.

കാരണം 3: ഖുർആൻ :-ആശയം മുഴുവൻ അല്ലാഹുവി ന്റെതാണ്. നബി(സ) യുടെതായി ഖുർആനിൽ പദവും ആശയവുമില്ല. ഹദീസിൽ പറ യുന്ന ആശയം മുഴുവൻ അല്ലാ ഹുവിന്റെതാവണമെന്നില്ല. നബി(സ) യുടെ സ്വയം ഗവേ ഷണമായതും ഉണ്ടാവും. അല്ലാ ഹുവിന്റെ വഹ്യ് ഇല്ലാതെ ഇപ്രകാരം ഹദീസിൽ ഉണ്ടാ കുമെന്ന് മുഹമ്മദ് നബി(സ) തന്നെ മുസ്ലിംകളെ ഉണർത്തു കയുണ്ടായി (മുസ്ലിം).

കാരണം 4: ഖുർആൻ:-ഖുർആൻ സ്വീകരിക്കുവാൻ ഹദീസിന് എതിരാകുന്നുണ്ടോ എന്ന് അനോഷിക്കേണ്ടതില്ല.

ഹദീസ്:- സ്വീകരിക്കുവാൻ ഖുർആനിന് എതിരാകുന്നുണ്ടോ എന്ന് പരിശോധിക്കണം. ഖുർ ആൻ ഹദീസിന് എതിരായാൽ ഖുർആനിന്റെ സൂക്തം ദുർബ്ബ ലമാകുകയില്ല. ഹദീസ് ഖുർആ നിന് എതിരായാൽ ഹദീസ് മനുഷ്യ നിർമ്മിതമാണെന്ന് വിധി എഴുതണം.

കാരണം 5: ഖുർആൻ:-ഖുർആനിലെ സൂക്തങ്ങൾ എല്ലാം തന്നെ ഖുർആനിൽ പെട്ടതാണ്. ഇത് മുതവാതിറായി സംശയമില്ലാതെ സ്ഥിരപ്പെട്ടതാ ണ്.

ഹദീസ്:– ഇതിൽ മുതവാ തിറായ ഹദീസ് ഉണ്ടോ എന്ന തിൽ പോലും സംശയമാണ്. ഉണ്ടെന്ന് പറയുന്നവർത്തന്നെ അല്പമാണെന്ന് പറയുന്നു. ഭൂരി ഭാഗവും ഖബറുൽ വാഹിദാണ്.

കാരണം 6: ഖുർആൻ:-

ഖുർആനിൽ തള്ളേണ്ടതില്ല ഹദീസിൽ ധാരാളമായി ഉണ്ട്.

**കാരണം 7:** ഖുർആൻ:- മനു ഷ്യന്റെതായി യാതൊന്നുമില്ല. ഹദീസ്: ആശയത്തിലും പദ ത്തിലും ഉണ്ട്. ഉദാഹരണം:-

A. പരലോകത്തുവരുമ്പോൾ വുളുവിന്റെ അടയാളം കാരണം കൈകാലുകൾ വെളുത്തവരായി നിങ്ങൾ വരുന്നതാണ്. അതി നാൽ വല്ലവനും ഉദ്ദേശിക്കുന്നു വെങ്കിൽ തന്റെ വെളുപ്പിനെ ദീർഘിപ്പിക്കട്ടെ (ബുഖാരി, മുസ്ലിം). അവസാനത്തെ ഭാഗം നബി(സ) പറഞ്ഞതല്ല. അബു ഹുറൈറ(റ)യുടെ വാക്കാണെന്ന് ഇബ്നുത്തൈമിയ്യ(റ) ഉൾപ്പെടെ ഹദീസ് പണ്ഡിതൻമാർ പറയു

B. സ്ത്രീകളെ പള്ളിയെ തൊട്ട് നിങ്ങൾ തടയരുത്. അവ രുടെ വീടാണ് അവർക്ക് ഉത്തമം (അബുദാവുദ്). അവ സാനഭാഗം നിവേദകന്റെ വക യാണ്.

C. വെളളിയാഴ്ച ദിവസമാണ് അന്ത്യദിനം നടക്കുക. ഇത് നിവേദകന്റെ വകയാണെന്ന് ഇബ്നു ഖുസൈമ(റ) പറയു ന്നു.

D. നരകത്തിന് വേണ്ടി അല്ലാഹു പരലോകത്തു വെച്ച് ചില മനുഷ്യന്മാരെ പ്രത്യേകം സൃഷ്ടിച്ച് നരകത്തിൽ എറിയു മെന്ന് നബി(സ) പറഞ്ഞതായി ബുഖാരി തന്റെ സ്വാഹീഹിൽ ഉദ്ധരിക്കുന്നു. ഇതു ഖുർആനിന് എതിരാണെന്ന് ഇബ്നുഖയ്യിം( റ) പറയുന്നു.

E. നബി(സ) വെള്ളിയുടെ മോതിരം ഉണ്ടാക്കി ധരിച്ചു. ശേഷം ഊരി എറിഞ്ഞു (ബു ഖാരി, മുസ്ലിം). ഇത് പിഴവ് സംഭവിച്ചതാണെന്ന് ഇമാം നവ വി(റ) ഉൾപെടെയുള്ള സർവ്വ

പണ്ഡിതൻമാരും പറയുന്നു.

കാരണം 8: ഖുർആനിന്റെ ക്രോഡീകരണം അല്ലാഹു തന്നെ നബി(സ)യിലുടെ നിർവ്വ ഹിച്ചതാണ്. ഹദീസ് ക്രോഡീ കരിച്ചത് നബി(സ)യും സഹാ ബിമാരിൽ ഒരാൾ പോലുമല്ല. തെറ്റിൽ നിന്ന് സംരക്ഷണമി ല്ലാത്ത മറ്റു മനുഷ്യർ ക്രോഡീ കരിച്ചതാണ്.

കാരണം 8: ഖുർആൻ:-ഖുർആനിലെ ഒരു സൂക്തം സ്വീകരിക്കുവാൻ പരമ്പരയുടെ ആവശ്യമില്ല. കഅ്ബ ഇന്ന മന്ദി രമാണ് എന്ന് സ്ഥിരീകരിക്കു വാനും അറഫായും മിനായും ഇന്ന സ്ഥലമാണെന്ന് അംഗീ കരിക്കുവാനും പരമ്പരയുടെ ആവശ്യമില്ലാത്തതുപോലെ.

ഹദീസ്: നബി(സ)പറഞ്ഞ താണെന്ന് ഉറപ്പിക്കുവാൻ ബുഖാരിയും മുസ്ലിമിലും ഉണ്ടായാൽ മാത്രം പോര ഹദീ സിന് പരമ്പര അനിവാര്യമാണ്. ഹദീസിനെ സംബന്ധിച്ച് പര മ്പര (സനദ്) ദീനാണ്. ഖുർ ആനെ സംബന്ധിച്ച ഇപ്രകാരം ഒരു ദീൻ ഇല്ല.

കാരണം 9: ഖുർആൻ: എല്ലാ സൂക്തം കൊണ്ടും ഉറ പ്പായ അറിവ് (ഇൽമുൽ യഖീൻ) ലഭിക്കും. ഹദീസിൽ മുതവാതിറായ ഹദീസ് കൊണ്ടു മാത്രമെ ഈ അറിവ് ലഭിക്കു കയുള്ളൂ. ഉണ്ടോ എന്ന് സംശ യിക്കുന്ന ഇനം കൊണ്ട് .

**കാരണം 10:** ഖുർആനിൽ വൈരുധ്യമില്ല

ഹദീസ്: സ്വഹീഹായ ഹദീ സുകളിൽ തന്നെ വൈരുധ്യം കാണാം. ബുഖാരിയിൽ പോലും വൈരുധ്യം നിറഞ്ഞ ധാരാളം ഹദീസുകൾ കാണാം.

**കാരണം 11:** ഖുർആനിൽ ഉപേക്ഷിക്കപ്പെടേണ്ടതായ ശാദ്ദായ സുക്തമില്ല. ഹദീസു കളിൽ ഈ ഇനവും ഉണ്ട്.

കാരണം 12: ഖുർആനിൽ പരസ്പരം മുറിഞ്ഞ ഒരു സുക്ത വുമില്ല. ഹദീസിലാകട്ടെ ഈ ശാഖ ധാരാളമുണ്ട്.

**കാരണം 13:** ഖുർആൻ: ഗരീ ബായ സൂക്തമില്ല.

ഹദീസ്: ഇവ ധാരാളമായി ഉണ്ട്.

കാരണം 14: ഖുർആൻ: ആദ്യകാലത്തും ഇസ്ലാമിൽ ഉണ്ടായിരുന്നതും ശേഷം മൻസൂഖായ (ദുർബലപ്പെടു ത്തിയ) ഒരു സൂക്തവും ഇല്ല. ഹദീസ്: ധാരാളമായി ഇത്തരം ഹദീസുകൾ കാണാം.

കാരണം 15: ഖുർആൻ മുഴു വൻ സന്മാർഗ്ഗമാണ്. ഹദീസിൽ സന്മാർഗ്ഗവും അല്ലാത്തവയും ഉണ്ട്.

കാരണം 16: ഖുർആൻ എല്ലാ സൂക്തങ്ങളും അല്ലാഹു വിന്റെതാണ്. ഹദീസിന്റെ അവസ്ഥ അപ്രകാരമല്ല

**കാരണം 17:** ഖുർആനിന് മുസ്ലിം ലോകം നിർവ്വചനം പറഞ്ഞപ്പോൾ പാരായണം ചെയ്തു ഇബാദത്ത് എടുക്ക പ്പെടുന്ന ഗ്രന്ഥം (അൽ– മുത അബ്ബതുബിൽ തിലാവതി) എന്ന് പറയുന്നതു കാരണം.

ഹദീസ്: ഒരോറ്റ ഹദീസ് ഗ്രന്ഥത്തിനും ഇപ്രകാരം നിർവ്വ ചനം മുസ്ലിം ലോകം പറയു ന്നില്ല.

കാരണം 18: മുസ്വഹഫ് പാരായണം ചെയ്യുവാനും സ്പർശിക്കുവാനും വലിയ അശുദ്ധിയിൽ നിന്ന് ശുദ്ധിയാ ക്കണമോ? ഈ വിഷയത്തിൽ മുസ്ലിം ലോകത്തു തർക്ക മുണ്ട്.

ഹദീസ്: ഇപ്രകാരം ഒരു



എന്തു കൊണ്ടാണ് നബി( സ)യുടെ കാലത്തു പോലും ഖുർആനിനെ ഒന്നാം പ്രമാണമായും ഹദീസിനെ രണ്ടാം പ്രമാ ണമായും മുസ്ലിംകൾ അംഗീകരിച്ചത്? ഇതിന്റെ കാരണങ്ങൾ ശരിക്കും നാം മനസ്സിലാക്കണം. നൂറ് പ്രാവശ്യം ആവർത്തിച്ച് വായിച്ച് മന സ്ക്ലിൽ ഇതിന്റെ കാരണ ങ്ങൾ എത്ര വയസ്സും ഓർമ്മ പിശകും സംഭവി ച്ചാലും മറക്കുവാൻ പാടി ല്ല. മറന്നാൽ വിശ്വാസ രംഗത്തും കർമ്മ രംഗത്തും മുസ്ലിമായി ജീവിക്കുവാനും വിശുദ്ധ ഖുർആന്റെ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ ജീവിതം ക്രമപ്പെടു ത്തുവാനും ഖുർആന്റെ അനുയായികളായി ജീവി ക്കുവാനും സാധ്യമല്ലാതെ വരുന്നതാണ്.

തർക്കമില്ല. ബുഖാരി പാരാ യണം ചെയ്യുവാനും സ്പർശി ക്കുവാനും പോലും കുളി/വുളു ആവശ്യമില്ല.

കാരണം 19: ഖുർആൻ അർത്ഥം അറിയാതെ പാരാ യണം ചെയ്താലും കുലി ലഭി

ഹദീസ്: കൂലി ലഭിക്കുകയി ല്ല. ബുഖാരി പാരായണം ചെയ്താൽ പോലും.

**കാരണം 20:** താൽക്കാലി കമായി പറഞ്ഞ നിയമങ്ങൾ ഖുർആനിൽ കാണുകയില്ല. ഹദീസുകളിൽ ധാരാളമായി കാണാം.

**കാരണം 21:** ഖുർആൻ: ഇതു കേൾക്കുമ്പോൾ സഹാ ബിമാർ ഇതു നിങ്ങളുടെ വക യാണോ? അല്ലാഹുവിന്റെതാ ണോ എന്ന് ചോദിക്കാറില്ല.

ഹദീസ്: കേൾക്കുമ്പോൾ സഹാബിമാർ ഇപ്രകാരം ചോദി ക്കാറുണ്ട്.

കാരണം 22: ചുർആൻനിൽ മനുഷ്യന്റെ സുവ്യക്തമായ ബുദ്ധിക്ക് എതിരായ സുക്തം ഉണ്ടെന്ന് മുസ്ലിം ലേകം അഭി പ്രായപ്പെടുന്നില്ല.

ഹദീസ്: ബുഖാരിയിൽ പോലും ഉണ്ടെന്ന് മുസ്ലിം ലോകം അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. മുഅ്ജിസത്തുകൾ മനുഷ്യന്റെ സുവ്യക്ത ബുദ്ധിക്ക് എതിരായി മുസ്ലിം ലോകം ദർശിക്കുന്നു മില്ല.

**കാരണം 23:** ഖുർആൻനിന് അമാനഷികത (മുഅ്ജിസത്ത്) ഉണ്ടെന്നു മുസ്ലിം ലോകം ഏകോപിച്ചു പറയുന്നു.

ഹദീസ്: ഒറ്റ ഗ്രന്ഥത്തിനും അമാനുഷികതയില്ല.

കാരണം 24: ഖുർആൻ മുഴുവൻ മനഃപാഠമുള്ള ധാരാളം സഹാബിമാർ ഉണ്ടായിരുന്നു. ഹദീസ് മുഴുവൻ അറിയുന്ന ഒരു സഹാബി പോലും ഉണ്ടായിരു ന്നില്ല. അതായതു ഹദീസ് ഒറ്റ സഹാബിയുടെ മനസ്സിലും ക്രോഡീകരിച്ചിരുന്നില്ല.

**കാരണം 25:** ഖുർആൻ:-എഴുതി വെക്കുവാൻ നബി( സ)ക്ക് പ്രത്യേകം എഴുത്തുകാർ ഉണ്ടായിരുന്നു.

ഹദീസ്: ഉണ്ടായിരുന്നില്ല.

പുറമെ എഴുതി വെക്കുന്നതിനെ വിരോധിച്ച ചില ഹദീസുകളും നിവേദനം ചെയ്യപ്പെടുന്നു. ഖുർ ആൻ എഴുതിവെക്കുന്നതിനെ വിരോധിച്ച ദുർബ്ബല ഹദീസു പോലും നിവേദനം ചെയ്യപ്പെ ട്ടിരുന്നില്ല.

കാരണം 26: ഖുർആനിന്റെ യാതൊരു വശത്തിലൂടെയും ബാത്വിൽ(അസത്യം) വരുകയി ല്ലെന്ന് ഖുർആൻ തന്നെ പറ യുന്നു. ഹദീസിന്റെ പരമ്പരയി ലുടെയും ആശയത്തിലുടെയും ബാത്വിൽ വരുന്നതാണ്.

കാരണം 27: ഖൂർആൻ ഞാനാണ് ഇറക്കിയത്. ഞാൻ തന്നെ സംരക്ഷിക്കും എന്ന് ഖുർആനെ സംബന്ധിച്ച് നമുക്ക് ഉറപ്പ് അല്ലാഹു (ഗ്യാരണ്ടി)നൽകുന്നു.

ഹദീസ്: ഇപ്രകാരം ഒരു കരാർ അല്ലാഹു നൽകുന്നില്ല. ഹദീസ് ഈ ആയത്തിന്റെ പരിധിയിൽ വരുമെങ്കിൽ ഹദീ സിൽ എന്തുകൊണ്ട് ദുർബ്ബല ഹദീസുകൾ കടന്നു കൂടി. ബുഖാരിക്ക് സ്വഹീഹായ ഹദീസ് മുസ്ലിമിന് സ്വഹീഹാ വുകയില്ല. മറിച്ചും. ഒരു ഹദീസ് പണ്ഡിതൻ സ്വഹീഹാക്കിയാൽ മറ്റൊരു പണ്ഡിതന് സ്വഹീഹാ വുകയില്ല. മറ്റുള്ള ഹദീസ് പണ്ഡിതൻമാർക്കും ഹദീസ് സ്വഹീഹാകുവാനുള്ള നിയമ ബുഖാരിക്കും മുസ്ലിമിനും രണ്ടാണ്. ഒറു നിവേദകൻ ഇന്ന ഹദീസ് പണ്ഡിതന്റെ വീക്ഷണത്തിൽ വിശ്വസ്തനാണെങ്കിൽ മറ്റുള്ള വർക്ക് നുണയനായിരിക്കും.

നിരീശശവാദിയായിരിക്കും. മുർസ ലായ ഹദീസ് സ്വീകരിക്കുമോ? ഭിന്നത കാണാം. അല്ലാഹു തന്നെ ഹദീസിനെ സംരക്ഷി ക്കുമെങ്കിൽ ഈ ഭിന്നതയെല്ലാം എങ്ങിനെയുണ്ടായി? ആരുടെ നിയമമാണ്. അല്ലാഹുവിന്റെ നിയമം?

ഹദീസിനെ പ്രമാണമാക്കു വാനായി ഖുർആനെ അപമാ നിക്കുവാൻ ഒരിക്കലും അൽ–ഫനാർ മാസിക അനു വദിക്കുകയില്ല. അല്ലാതെ തന്നെ ഹദീസ് പ്രമാണമാണെന് ഞങ്ങൾക്ക് സ്ഥാപിക്കുവാൻ സാധിക്കുന്നതാണ്. നുണപറ യേണ്ട ആവശ്യവും ഹദീസ് സംരക്ഷണത്തിന് ആവശ്യമില്ല. ഉള്ളത് ഉള്ളപോലെ പറഞ്ഞാൽ മതി.

#### പരാജയം

പരാജയത്തിന് നിങ്ങളൊരിക്കലും വിജയിക്കുകയില്ല എന്നർത്ഥമില്ല – വിജയിക്കാൻ അൽപ കാലം കൂടി വേണ്ടിവരും എന്നാണതിനർത്ഥം.

പരാജയത്തിന് ദൈവം നിങ്ങളെ കൈവിട്ടു എന്നർത്ഥമില്ല – നിങ്ങൾക്കായി ദൈവത്തിനു കൂടുതൽ മെച്ചപ്പെട്ടൊരാശയമുണ്ട് എന്നാണതിനർത്ഥം.

– റോബർട്ട് എച്ച്. ഷുള്ളർ

### പ്രത്വേക അറിയിപ്പ്

അച്ചടിച്ചിലവുകളുടെ വർദ്ധനവു കാരണം അൽഫനാർ സാമ്പത്തിക പ്രതിസന്ധിയിലാണ്. ആർക്കും സൗജന്യമായി അയക്കുന്നില്ല. നാലു ലക്കമെങ്കിലും കിട്ടിയവർ വാർഷിക വരിസംഖ്യ അടച്ച് സഹകരിക്കാനപേക്ഷിക്കുന്നു. വരിസംഖ്യ തീരെ അടക്കാതെ മാസിക കൈപ്പറ്റിക്കൊണ്ടി രിക്കുന്നവർക്കെല്ലാം കുടിശ്ശിക തീർക്കണമെന്നറിയിച്ച് കത്തയച്ചിട്ടുണ്ട്. ആവശ്യമില്ലാത്തവർ ആ വിവരം ഫോണിലൂടെയോ മെസ്സേജിലൂടെയോ അറിയിക്കുവാൻ സന്മനസ്സ് കാണിക്കുകയും അതു വരെയുള്ള കുടിശ്ശികാബാധ്യത തീർക്കുകയും ചെയ്യണം. സംഭാവനകളയച്ചും ഈ സംരംഭത്തെ വിജയിപ്പിക്കാൻ മുഴുവൻ അൽഫനാർ വായനക്കാരോടും അഭ്യർത്ഥിക്കുന്നു. വായിച്ചാൽ ഉപകാര പ്പെടുമെന്നു തോന്നുവർക്ക് ഉദാരമതികൾ കോപ്പി സ്പോൺസർ ചെയ്ത അഡ്രസ്സുകളയച്ച് സഹ കരിക്കുക. അല്ലാഹു അനുഗ്രഹിക്കട്ടെ.

ചെക്ക്/ഡിഡി എടുക്കേണ്ടത് KOYAKUTTY T.V A/c No. 57064977570 SBT FEROKE Br. 70191 IFSC: 0000191 മണിഓർഡറുകൾ Manager, Alfanar, Nuz'ha Complex Farook College P.O 673632, Kozhikode

പുതുക്കിയ വരിസംഖ്യ ഒറ്റപ്രതി വാർഷികം 120/-ദ്വിവാർഷികം 240/-5 വർഷം 550/-

# ദിനുൽ ഖയ്യിം അഥവാ നിലനിൽക്കുന്ന മതം

നേരായതും സത്യമായതും എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്നതും കണക്കു പറയേണ്ടതുമായ വിശ്വാസവും കർമ്മങ്ങളുമാണ് ഖുർആനിലെ "ദീനുൽ ഖയ്യിം" എന്ന പ്രയോഗത്തിലൂടെ അല്ലാഹു കല്പിച്ചിരിക്കുന്നത് എന്നു മനസ്സിലാക്കാം.

വിശ്വാസികളായ സർവ്വ മനുഷ്യരും ആഗ്രഹിക്കുന്നതും ലക്ഷ്യം വയ്ക്കുന്നതും പരലോക മോക്ഷമാണ്. അതിന്ന് നേരായ, ശരിയായ, എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്ന മതത്തെ ഉൾകൊള്ളുകയും സച്ചരിതരായി ജീവിക്കുകയും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അതിനാൽ എന്താണു നേരായതും വക്രതയില്ലാത്തതും എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്നതുമായ മത വിശ്വാസ മെന്ന് ഖുർആനിൽ ഒരന്വേഷണം നടത്തി നോക്കേണ്ടതുണ്ട്. എന്തു കൊണ്ടന്നാൽ ഖുർആനാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ അടിസ്ഥാന പ്രമാണം. പ്രപഞ്ച നിയമ വ്യവസ്ഥയുടെ ആകത്തുകയാണ് ഖുർആൻ. അതിനാൽ വക്രതയില്ലാത്ത കാലത്തെ അതിജീവിക്കുന്ന ദീനിനെ ഖുർആനിൽ നിന്നു തന്നെ കണ്ടെത്താനുള്ള ഒരു പരിശ്രമമാണ് ഈ കുറിപ്പ്.

#### ദീനുൽ ഖയ്യിം

വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ "ദീനുൽ ഖയ്യിമ്" എന്ന് ആവർത്തിച്ചു പരാ മർശിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഖുർആൻ മലയാള പരിഭാഷകളിൽ 'നേരായമതം' ഋജു വായ മതം, വക്രതയില്ലാത്ത മതം എന്നെല്ലാം അർത്ഥം നൽകിയതായി കാണാം. സൂറത്തു ഫാത്തിഹയിൽ 'മാലികിയൗമിദ്ദീൻ' എന്നു പറഞ്ഞ തിൽ ദീൻ എന്നതിന് 'മതം' എന്നല്ല 'കണക്കുനോക്കുന്ന/പ്രതിഫല ദിനം' എന്നാണല്ലോ അർത്ഥം. 'ഖയ്യമ' എന്ന ക്രിയയുടെ മൂലപദത്തിൽ നിന്നാണു ഖയ്യിം, ഖിയാമ, ഇഖാമ തുടങ്ങിയവ ഉണ്ടായത്. "നമസ്കാരം നില നിർത്തുക", "നിങ്ങൾ മതത്തെ നേരാം വണ്ണം നിലനിർത്തുക, അതിൽ നിങ്ങൾ ഭിന്നിക്കാതിരിക്കുക"(42:13) എന്നെല്ലാം ഖുർആൻ പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ നേരായതും സത്യമായതും എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്നതും കണക്കു പറയേണ്ടതുമായ വിശ്വാസവും കർമ്മങ്ങ ളുമാണ് ഖുർആനിലെ "ദീനുൽ ഖയ്യിം" എന്ന പ്രയോഗത്തിലൂടെ അല്ലാഹു കല്പിച്ചിരിക്കുന്നത് എന്നു മനസ്സിലാക്കാം.

#### ഖുർആനിൽ നിന്ന്

"ആകയാൽ (സത്യത്തിൽ) നേരെ നിലകൊള്ളുന്നവനായിട്ട് നിന്റെ

മുഖത്തെ നീ മതത്തിലേക്ക് തിരിച്ചു നിർത്തുക. അല്ലാഹു മനുഷ്യരെ ഏതൊരു പ്രകൃ തിയിൽ സൃഷ്ടിച്ചിരിക്കു ന്നുവോ ആ പ്രകൃതിയത്രെ അത്. അല്ലാഹുവിന്റെ സൃഷ്ടി വ്യവസ്ഥക്ക് യാതൊരു മാറ്റ വുമില്ല. അതത്രെ 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' പക്ഷെ മനുഷ്യരിൽ അധിക പേരും മനസ്സിലാക്കു ന്നില്ല." (30:30)

ഈ ആയത്തിൽ അല്ലാഹു ഈ പ്രപഞ്ചത്തെ സൃഷ്ടിച്ച പ്രകൃതിയെ ഉൾക്കൊള്ളുകയും അതനുസരിച്ച് ജീവിക്കുകയും ചെയ്യുക എന്നതിനെയാണ് മത മെന്നു വിശേഷിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന ത്. അല്ലാഹുവിന്റെ സൃഷ്ടി വൃവസ്ഥയ്ക്ക് യാതൊരു മാറ്റവുമില്ലെന്നും പക്ഷെ മനുഷ്യരിൽ അധികപേരും സത്യം മനസ്സിലാക്കുന്ന തിനെയാണിവിടെ "ദീനുൽ ഖയ്യിം" എന്നു പറഞ്ഞിരി ക്കുന്നത്.

യൂസുഫ് നബിയുടെ ചരിത്രം ഓർമ്മിക്കുക. ജയി ലിൽ വെച്ച് രണ്ടു സഹത ടവുകാർക്കുണ്ടായ സ്വപ്നം യൂസുഫ് നബി(സ) വ്യാഖ്യാ നിക്കുകയാണ്. ഖുർആൻ പറ യുന്നു. "തടവിലെ രണ്ടു ചങ്ങാ തിമാരേ, ഭിന്നരായ പല റബ്ബു കളാണോ ഉത്തമം, അതല്ല, സർവ്വാധികാരിയായ ഏക നായ അല്ലാഹുവോ? അവനു പുറമെ നിങ്ങൾ ആരാധിക്കു ന്നവ നിങ്ങളും നിങ്ങളുടെ പിതാക്കളും നാമകരണം ചെയ്തിട്ടുള്ള ചില നാമങ്ങ ളല്ലാതെ മറ്റൊന്നുമല്ല. അവ യെപ്പറ്റി അല്ലാഹു യാതൊരു പ്രമാണവും അവതരിപ്പിച്ചി ട്ടില്ല. വിധികർതൃത്വം അല്ലാ ഹുവിന്ന് മാത്രമാകുന്നു. അവ നെയല്ലാതെ നിങ്ങൾ ആരാ ധിക്കരുതെന്ന് അവൻ കല്പി ച്ചിരിക്കുന്നു. അതപ്രെ "ദീനുൽ ഖയ്യിം." പക്ഷെ മനു ഷ്യരിൽ അധികപേരും സത്യം മനസ്കിലാക്കുന്നില്ല.'' (യൂസുഫ്: 39, 40)

ഇസ്ലാമിന്റെ അടിസ്ഥാന വിശ്വാസം 'തൗഹീദ്' ഖുർ ആൻ പഠിപ്പിക്കുകയാണ്. അല്ലാ ഹുവിനെയല്ലാതെ മറ്റാരെയും ആരാധിക്കരുത്. അതാണ് "ദീനുൽ ഖയ്യിം" എന്നു പറ യുന്നു. മേൽ കൊടുത്ത രണ്ട് ആയത്തുകൾക്കും ശേഷം ഖുർആൻ പറയുന്ന വാചകം നാം പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട താണ്. മനുഷ്യരിൽ അധിക പേരും സത്യം ഗ്രഹിക്കുന്നില്ലെ ന്നാണ് ഖുർആൻ പ്രവചിക്കു ന്നത്. നാം അതിൽപ്പെട്ടു യിരിക്കും. ചിന്തിച്ചു നോക്കു ക. നിങ്ങൾ ദീനിൽ പൂർണ മായും പ്രവേശിക്കുക. മുസ്ലിം ആയി കൊണ്ടല്ലാതെ നിങ്ങൾ മരിക്കൻ ഇടവരരുത് എന്നും ഖുർആൻ ഓർമ്മിപ്പിക്കുകയും എല്ലാ വെള്ളിയാഴ്ചയും ഖത്തീബ് ആയത് നമ്മെ ഉണർത്തുകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട്. എന്നിട്ടും നാം ഖുർആനിനെ അവഗണിക്കുകയും ഹദീസു കളെ നാട്ടു നടപ്പിനനുസരിച്ച് ദുർവ്യാഖ്യാനം ചെയ്യുകയും ഇത്തരം പണ്ഡിത നേതാക്കളെ അന്ധമായി പിൻപറ്റുകയും ചെയ്യുകയാണ്.

വിശ്വാസം ശരിപ്പെടാൻ പിന്നെ കർമ്മങ്ങളാണ് പ്രധാ

''കീഴ്വണക്കം അല്ലാഹുവിന്ന് മാത്രം ആക്കി കൊണ്ട് ഋജു മനസ്കരായ നിലയിൽ അവനെ ആരാധിക്കുവാനും നമസ്കാരം നിലനിർത്താനും സകാത്ത് നൽകാനും അല്ലാതെ അവനോട് കല്പി ക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. അതത്രെ വക്രതയില്ലാത്ത മതം"

പോവാതിരിക്കാൻ ശ്രദ്ധിക്കേ ണ്ടതുണ്ട്.

16.6.15 ബുധനാഴ്ച ഇന്ത്യൻ സമയം 19.05ന് പുതുമാസം പിറ ന്നിട്ടും 17-നു അധിക പേരും നോമ്പെടുത്തില്ല. വളരെ കുറച്ചു പേർ മാത്രമാണ് അല്ലാഹു വിന്റെ വിധിയനുസരിച്ച് നോമ്പെടുത്തത്. "നിങ്ങളുടെ രക്ഷിതാവിങ്കൽ നിന്നുള്ള കണ്ണു തുറപ്പിക്കുന്ന തെളിവു കളും വിശ്വസിക്കുന്ന ജന ങ്ങൾക്കുള്ള മാർഗ്ഗദർശനവും കാരുണ്യവുമാണുള്ളത്." (ഖുർ ആൻ 7.03). കണ്ണു തുറപ്പിക്കുന്ന തെളിവുകളുമായി ഖുർആൻ മുമ്പിൽ നിൽകുമ്പോൾ കണ്ണ ടച്ചു കളയുന്ന മുസ്ലിം മത . വിശ്വാസികളുടെ ഗതി എന്താ നം. ഖുർആൻ പറയുന്നു "കീഴ്വണക്കം അല്ലാഹുവിന്ന് മാത്രം ആക്കി കൊണ്ട് ഋജു മനസ്കരായ നിലയിൽ അവനെ ആരാധിക്കുവാനും നമസ്കാരം നിലനിർത്താനും സകാത്ത് നൽകാനും അല്ലാ തെ അവനോട് കല്പിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടില്ല. അതത്രെ വക്രതയി ല്ലാത്ത മതം (ദീനുൽ ഖയ്യിം 98:05). നമസ്കാരം, സകാത്ത് തുടങ്ങിയ ആരാധനകൾ' കൃത്യമായും കണിശമായും നിർവ്വഹിക്കലാണ് "ദീനുൽ ഖയ്യിം" എന്നാണു ഖുർആൻ പറയുന്നത്.

"ദീനുൽ ഖയ്യിം" എന്ന തിന്റെ മൂന്നുവശം ഖുർആൻ വിശദീകരിച്ചു. 30:30–ൽ അല്ലാ ഹുവിന്റെ സൃഷ്ടി വ്യവസ്ഥ പ്രപഞ്ച നിയമ വൃവസ്ഥ തന്നെയാണു സത്യമതമെന്നും അതിനു നേരെ നില കൊള്ളു വാനും അതാണു 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' എന്നു പറയുന്നു. 12:39, 40 ആയത്തുകളിൽ അല്ലാഹു വിനെ മാത്രം ആരാധിക്കുക എന്ന തൗഹീദ് വ്യക്തമാക്കിയ ശേഷം അതാണു ദീനുൽ ഖയ്യിമു എന്നു പറയുന്നു. ആരാ ധനാകർമ്മങ്ങൾ കൃത്യതയിൽ ചെയ്യേണ്ടതാണെന്നു ഉണർത്തിയിട്ട് അതാണു 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' എന്നു 98:05 ലും വൃക്തമാക്കുന്നു. ഇതേ പ്രാധാനൃത്തിൽ 'ദീനുൽ ഖയ്യിമു' ആയി ഖുർആൻ

മിലെ കലണ്ടർ വ്യവസ്ഥയാണ് ഖുർആൻ കൽപിക്കുന്നത്. ഈ വ്യവസ്ഥയെ 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' എന്നു വിശേഷിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. മാത്രവുമല്ല പവിത്രമാസങ്ങളുടെ ലംഘനത്തെ 'സിയാദത്തുൻ ഫിൽ കുഫ്റ്' എന്നും സ്വയ മേവ അക്രമം പ്രവർത്തിക്ക രുത് എന്ന കല്പനയിലൂടെ വിഷയത്തിന്റെ ഗൗരവവും ഖുർ ആൻ ഓർമ്മപ്പെടുത്തുന്നു. ലോകാവസാനം വരെ നില നിൽക്കുന്ന ദീനിൽ എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്ന പരലോകവി ചാരണയിൽ കണക്കു ബോധി പ്പിക്കേണ്ടി വരുന്ന നേരായ വക്രതയില്ലാത്ത ദീനിന്റെ വ്യവ സ്ഥയാണ് ഖുർആൻ കൽപി നമസ്കാരം നിലനിർത്താൻ കഴിയുകയുള്ളൂ. ആഴ്ചയിലൊ രിക്കൽ ജുമുഅ, 12ൽ ഒമ്പതാം മാസം നോമ്പ്, വർഷത്തിലൊ രിക്കൽ ഹജ്ജ്, വർഷാവർഷം സക്കാത്ത്, കൂടാതെ ഇദ്ദ, പ്രായ പൂർത്തി കണക്കാക്കൽ, അന ന്തരാവകാശം, കരാറുണ്ടാക്കൽ ജീവി തത്തിന്റെ തുടങ്ങി നിഖില മേഖലകളിലും കല ണ്ടറിന്റെ ആവശ്യമുണ്ട്. മനു ഷ്യർക്ക് ഭാഷ പോലെ അനി വാരുമായതാണ് കലണ്ടർ. കാലഗണനയില്ലാതെ ഇസ്ലാ മില്ല. അതിനാലാണ് ഖുർആൻ കലണ്ടറിനെ 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' എന് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്. അല്ലാഹു തൃപ്തിപ്പെട്ട് അനു

ഇസ്ലാമിലെ എല്ലാ ആരാധനകളും ജീവിത വ്യവസ്ഥകളും സമയ നിർണിതമാണ്, കലണ്ടറിനു വിധേയമാണ്. ഒരു ദിവസം നിർണയിച്ചാലെ അതിൽ സമയം കണ ക്കാക്കി നമസ്കാരം നിലനിർത്താൻ കഴിയുകയുള്ളൂ. ആഴ്ചയിലൊരിക്കൽ ജുമു അ, 12ൽ ഒമ്പതാം മാസം നോമ്പ്, വർഷത്തിലൊരിക്കൽ ഹജ്ജ്, വർഷാവർഷം സക്കാത്ത്, കൂടാതെ ഇദ്ദ, പ്രായപൂർത്തി കണക്കാക്കൽ, അനന്തരാവകാശം, കരാ റുണ്ടാക്കൽ തുടങ്ങി ജീവിതത്തിന്റെ നിഖില മേഖലകളിലും കലണ്ടറിന്റെ ആവ ശ്യമുണ്ട്. മനുഷ്യർക്ക് ഭാഷ പോലെ അനിവാര്യമായതാണ് കലണ്ടർ.

പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടുള്ള ഒരു സുപ്ര ധാന വിഷയം കൂടിയുണ്ട്.

സൂറ തൗബ 36, 37 വച നങ്ങൾ സശ്രുദ്ധം പഠിക്കുക. നബി(സ) ഹിജ്ജത്തുൽ വദാ ഇൽ ഓതിക്കേൾപ്പിച്ച ആയ ത്താണിത് "ആകാശങ്ങളും ഭൂമിയും സൃഷ്ടിച്ച" ദിവസം അല്ലാഹു രേഖപ്പെടു ത്തിയതനുസരിച്ച് അല്ലാഹു വിന്റെ അടുക്കൽ മാസങ്ങ ളുടെ എണ്ണം പന്ത്രണ്ടാകുന്നു. അവയിൽ 4 എണ്ണം പവിത്ര ങ്ങളാകുന്നു. അതാണ് ദീനുൽ ഖയ്യിം. അതിനാൽ ആ മാസങ്ങളിൽ നിങ്ങൾ നിങ്ങളോടുതന്നെ അക്രമം പ്രവർത്തിക്കരുത്." ഇസ്ലാ ക്കുന്നത്. ഈ വ്യവസ്ഥ മനു ഷ്യർ അംഗീകരിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ ദീൻ വക്രതയുള്ളതായിത്തീ രും. തൗഹീദിന്റെയും വിശ്വാ സത്തിന്റെയും ആരാധനാ കർമ്മങ്ങളുടെയും അതേ പ്രാധാന്യമാണ് കലണ്ടർ വ്യവ സ്ഥക്കും ഖുർആൻ നൽകിയി രിക്കുന്നത്. എന്നാൽ മുസ്ലിം കളിൽ അധികപേരും സത്യം ഗ്രഹിക്കുന്നില്ല എന്നതും ഖുർ ആൻ ഓർമ്മിപ്പിക്കുന്നു.

ഇസ്ലാമിലെ എല്ലാ ആരാ ധനകളും ജീവിത വൃവസ്ഥ കളും സമയ നിർണിതമാണ്, കലണ്ടറിനു വിധേയമാണ്. ഒരു ദിവസം നിർണയി ച്ചാലെ അതിൽ സമയം കണക്കാക്കി ഗ്രഹിച്ചു നൽകിയ ഇസ്ലാം ദീനിലെ എല്ലാ ആരാധനകളും കർമ്മങ്ങളും യഥാവിധിയായും കൃത്യമായും പാലിക്കപ്പെടുക എന്നതാണ് 'ദീനുൽ ഖയ്യിം'. ആരാധനകളുടെ ക്രിയകൾ കൃത്യമായി ചെയ്യുക എന്നതു പോലെ തന്നെ പ്രാധാന്യമേ റിയതാണ് അത് കൃത്യമായ സമയത്തും ദിവസത്തിലും തിയ്യതിയിലും കാലത്തിലും ആയിരിക്കുക എന്നത്. അതു കൊണ്ടാണ് ഖുർആൻ വിശ്വാ സത്തിലും കർമ്മത്തിലും കാല നിർണയം കൂടി നിബന്ധന യായി വച്ചുകൊണ്ട് കാലഗണ നയെ 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' (നേരായ മതം) ആയി പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടുള്ള

ത്. അതിനാൽ വാക്കാലോ പ്രവർത്തിയാലോ കലണ്ടർ നിഷേധിക്കുന്നത് ഗുരുതരമാ യയ തെറ്റായി ഗണിക്കപ്പെടു കയും ചെയ്യും. കാലഗണന യുടെ കൃത്യതയുടെ പ്രാധാന്യം ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തുന്നതാണ് തൗബ: 37-ാം വചനം "ഇന്ന മന്നസ്വീഉ സിയാദത്തുൻ ഫിൽകുഫ്റ്."

വിശുദ്ധ ഖൂർആനിന്റെ താക്കീത് നാം മറന്നു പോക രുത്. "തീർച്ചയായും ആകാ ശങ്ങളുടെയും ഭൂമിയുടെയും സൃഷ്ടിയിലും രാപകലുകൾ മാറിവരുന്നതിലും സൽബു ദ്ധിയുള്ളവർക്കു പല ദൃഷ്ടാ ന്തങ്ങളുമുണ്ട്. നിന്നുകൊണ്ടും ഇരുന്നു കൊണ്ടും കിടന്നു കൊണ്ടും അല്ലാഹുവിനെ ഓർമ്മിക്കുകയും ആകാശങ്ങ ളുടെയും ഭൂമിയുടെയും സൃഷ്ടിയെപ്പറ്റി ചിന്തിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യു ന്നവനത്രെ അവർ. (അവർ പറ യും) ഞങ്ങളുടെ രക്ഷിതാവെ നീ നിരർത്ഥകമായി സൃഷ്ടി ച്ചതല്ല ഇത്. നീ എത്രയോ പരിശുദ്ധൻ. അതിനാൽ നര കശിക്ഷയിൽ നിന്ന് ഞങ്ങളെ നീ കാത്തുരക്ഷിക്കുമാറാക ണേ." (ആലു ഇംറാൻ 190, 191)

"സതൃവിശ്വാസികളേ, നിങ്ങൾ അല്ലാഹുവിനെ സുക്ഷിക്കേണ്ട മുറപ്രകാരം സൂക്ഷിക്കുക. നിങ്ങൾ മുസ്ലിംകൾ ആയി കൊണ്ട ല്ലാതെ മരിക്കാൻ ഇടവരരു ത്." (ആലുഇംറാൻ 102).

'ദീനുൽ ഖയ്യിം' ഉൾക്കൊ ണ്ട് യഥാർത്ഥ മുസൽമാൻ ആകാൻ നമ്മുടെ ജീവിതത്തി ലാകമാനം സമയനിഷ്ഠ പാലി ക്കൽ നിർബന്ധമാണ് എന്ന താണ് ഇത്രയും കാര്യങ്ങൾ നമ്മെ ബോധ്യപ്പെടുത്തുന്നത്.

നബി(സ) വഫാത്തായ ശേഷം രണ്ടാം ഖലീഫ ഉമർ(റ)യുടെ ഭരണകാ ലത്ത് ഇസ്ലാമിക കല ണ്ടർ നിലവിൽ വന്നു. അതായത് നബി(സ) പടി പ്പിച്ചവിധം ചന്ദ്രക്കലകൾ തിയ്യതികൾക്ക് നിദാന മായി അവർ സ്വീകരിച്ചിരു ന്നു. പക്ഷെ ഒരു തിയ്യതി മുൻകുട്ടി പറയാൻ വർഷം വേണം. ഏതു വർഷം മുതൽ കലണ്ടർ ആരംഭിക്കണമെന്നാണ് അവർ ചർച്ച ചെയ്തത്. നബി(സ്വ)യുടെ മക്കയിൽ നിന്നും മദീനയിലേക്കുള്ള ഹിജ്റ ഒരു മഹത്തായ സംഭവമായി വിലയിരു ത്തുകയും പ്രസ്തുത വർഷത്തെ ഒന്നാം വർഷ മായി കണക്കാക്കി കല ണ്ടർ കണക്കാക്കുകയും ചെയ്തു.

നിർഭാഗ്യവശാൽ ഇസ്ലാം നിഷ്കർഷിച്ച കാലഗണന മുസ്ലിംകൾ മറയ്ക്കുകയും ജുത ക്രിസ്ത്യൻ കൃത്രിമ കല ണ്ടറിനെ നിഴൽപോലെ പിൻപ റ്റുകയും ചെയ്തു വരികയാണ്. ഇഖാമത്തുദ്ധീൻ' അനിവാര്യ മാണ് എന്നർത്ഥം. ഇസ്ലാം കൽപിച്ചിട്ടുള്ളത്. 2: 189; 9: 36, 37, 10: 05; 36: 39 എന്നീ ഖുർ ആൻ ആയത്തുകൾ പ്രകാര മുള്ള ചന്ദ്രമാസ കലണ്ടറാണ്. തന്റെ ജീവിതകാലത്ത് നില വിലുണ്ടായിരുന്ന ജുത ക്രൈസ്തവ കലണ്ടർ നബി( സ്വ) ഉപയോഗിച്ചിട്ടില്ല. ഹിജ്ജ ത്തുൽ വദാഇലാണ് അല്ലാഹു കലണ്ടറിന്റെ പ്രഖ്യാപനം നട ത്തിയത്.

നബി(സ) വഫാത്തായ ശേഷം രണ്ടാം ഖലീഫ ഉമർ( ഭരണ കാലത്ത് റ)യുടെ ഇസ്ലാമിക കലണ്ടർ നില വിൽ വന്നു. അതായത് നബി( സ) പഠിപ്പിച്ചവിധം ചന്ദ്രക്കല കൾ തിയ്യതികൾക്ക് നിദാനമായി അവർ സ്വീകരിച്ചിരുന്നു. പക്ഷെ ഒരു തിയ്യതി മുൻകൂട്ടി പറയാൻ വർഷം വേണം. ഏതുവർഷം മുതൽ കലണ്ടർ ആരംഭിക്കണ അവർ മെന്നാണ് ചെയ്തത്. നബി(സ്വ)യുടെ മക്കയിൽ നിന്നും മദീനയിലേ ക്കുള്ള ഹിജ്റ ഒരു മഹത്തായ സംഭവമായി വിലയിരുത്തു കയും പ്രസ്തുത വർഷത്തെ ഒന്നാം വർഷമായി കണ ക്കാക്കി കലണ്ടർ കണക്കാക്കു കയും ചെയ്തു. ഇരുപതാം നൂറ്റാണ്ടിൽ അവസാന ഇസ്ലാ മിക ഖിലാഫത്ത് തുർക്കിയിൽ അവസാനിക്കുന്നത് വരെ ലോകത്ത് ഹിജ്രി കലണ്ടർ നിലനിന്നു. പിന്നീട് മുസ്ലിം കൾ അതു മറന്നു തുടങ്ങു കയും സുര്യവർഷ കലണ്ടറായ പോപ്പ് ഗ്രിഗോറിയുടെ കലണ്ട റിനെ നിഴൽപോലെ പിൻപറ്റു കയും ചെയ്തു. യഥാർത്ഥമായ ഉൾകൊള്ളു ന്ന വർ അതിന്റെ എല്ലാ നിബന്ധന കളും യഥാവിധി ഉൾക്കൊള്ളു കയും പരിപാലിക്കുകയും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ട്. അതിനാൽ 'ദീനുൽ ഖയ്യിം' ആയ ഇസ്ലാ മിക കലണ്ടർ – ഹിജ്രി കല ണ്ടർ - ചന്ദ്രമാസ കലണ്ടർ പുനഃസ്ഥാപിക്കപ്പെടേണ്ടതുണ്ട്. അതിനുള്ള പരിശ്രമം ഏതൊ രു മുസൽമാന്റെയും ബാധ്യ തയാണ്. ഈ രംഗത്ത് ഒരു എളിയ പരിശ്രമം നിലയ്ക്ക് ഹിജ്രി കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യ പ്രവർത്തിക്കുന്നു, കല ണ്ടർ പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്നു.

## വിദ്യചാര്യയളെ എറിഞ്ഞു കൊല്ലാൻ നിയമമുണ്ടോ?

 $oldsymbol{\Omega}$ ദീസുകളിലെ നെല്ലും പതിരും വേർതിരിക്കുന്ന ജനാബ് അബ്ദുറ ഹിമാൻ ഇരിവേറ്റിയുടെ ലേഖനങ്ങൾ ചിന്താർഹവും പഠനാർഹവുമാണ്. 26–ാം ലക്കം അൽഫനാറിൽ ഇരിവേറ്റി എഴുതിയ കുരങ്ങന്മാർ നടപ്പിലാ ക്കിയ ശരീഅത്ത് എന്ന ലേഖനത്തിലെ ഒരു പരാമർശത്തിനുള്ള വിയോ ജനകുറിപ്പാണ് ഇവിടെ ഉന്നയിക്കുന്നത്.

"വിവാഹിതനോ വിവാഹിതയോ വ്യഭിചരിക്കുകയും അത് നാലുപേ രുടെ സാക്ഷ്യത്താൽ സ്ഥിരീകരിക്കുകയും ചെയ്താൽ ആ കക്ഷിയെ എറി ഞ്ഞുകൊല്പണമെന്നാണ് ഇസ്ലാമിക നിയമം. ഇതുസംബന്ധിച്ച് ഖുർആ നിൽ പരാമർശമില്ലെങ്കിലും ഹദീസുകളാൽ സ്ഥിരപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്."

ഇതാണ് പ്രസ്തുത പരാമർശം. ഇസ്ലാമിക നിയമം രണ്ടുതരമാണ്. ഒന്ന് ഖൂർആനിൽ വ്യക്തമായിട്ടുള്ള കല്പന. രണ്ടാമത്തേത് പ്രവാചകൻ തന്റെ സമൂഹത്തിൽ നടപ്പിലാക്കിയ വിധി. ഖുർആനിൽ ഒരു കല്പന വന്നാൽ അതിന്നെതിരിൽ ഒരാൾക്കും വിധികൽപിക്കാൻ കഴിയില്ല. നബിക്കും കഴിയില്ല. അതാണ് ആയിശ(റ)യോട് ചോദിക്കപ്പെട്ടപ്പോൾ അവർ പറഞ്ഞത് "നബിയുടെ ജീവിതം ഖുർആനായിരുന്നു" എന്ന്. ഖുർആൻ കല്പന ഇതാണ്: "നാം അവതരിപ്പിക്കുകയും നിയമാക്കി വെക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുള്ള ഒരദ്ധ്യായമത്രെ ഇത്. വ്യഭിചരിക്കുന്ന സ്ത്രീ പുരുഷന്മാ രിൽ ഓരോരുത്തരെയും നിങ്ങൾ 100 അടി വീതം അടിക്കുക." (നൂർ 12)

ഇവിടെ സ്ത്രീയും പുരുഷനും എന്ന് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. വിവാഹിതനോ അവിവാഹിതനോ എന്ന വേർതിരിവില്ലാതെയാണ് ഖുർആൻ പറയുന്നത്. ഖുർആൻ വ്യാഖ്യാതാക്കൾ എന്തടിസ്ഥാനത്തിലാണ് ഖുർആൻ കല്പ നയെ വിവാഹിതൻ അവിവാഹിതൻ എന്നു വേർതിരിച്ചതെന്നറിയില്ല. അല്ലാ ഹുവിന്റെ വിധി നടപ്പാക്കുന്നതിൽ യാതൊരു ദയാദാക്ഷിണ്യവും പാടി ല്ലെന്ന് ഖുർആൻ പറയുന്നു. നബി(സ) ഇത് അവിവാഹിതനുള്ള ശിക്ഷ യാണെന്നു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ? വിവാഹിതനായാലും അവിവാഹിതനായാലും സ്ത്രീയും പുരുഷനുമാണ് വ്യഭിചരിക്കുന്നത്. അല്ലാഹു കൽപിച്ചിട്ടില്ലാത്ത ഒരു കാഠിന്യം നബി(സ) നടപ്പാക്കുകയില്ല. വിശ്വാസികൾക്ക് നടപ്പിലാ ക്കാനും കഴിയില്ല.

നബി(സ)യുടെ കാലത്ത് ഒരു സംഭവം നടന്നു. ആരോഗ്യവാനും സുന്ദ രനുമായ ഒരു ചെറുപ്പക്കാരൻ ഒരു സ്ത്രീയുമായി ബന്ധപ്പെട്ടു. സ്ത്രീ ഗർഭിണിയായി. രണ്ടുപേർക്കും തങ്ങൾ ചെയ്തത് മഹാപാപമാണ്, ഏഴ് വൻപാപങ്ങളിൽ പെട്ട പൊറുക്കപ്പെടാത്ത തെറ്റാണ് എന്ന ബോധമുണ്ടാ യി. പരലോക ശിക്ഷ ഭയപ്പെ ട്ടു. അവർ മനസ്സംഘർഷ ത്താൽ ക്ഷീണിച്ചു. മെലി ഞ്ഞൊട്ടി, നൈരാശ്യത്തിന്റെ പാരമൃതയിൽ നബി(സ)യുടെ സന്നിധിയിൽ ഹാജരായി പൊട്ടിക്കരഞ്ഞു കൊണ്ട് ആ ചെറുപ്പക്കാരൻ പറഞ്ഞു. 'ഞാൻ കാഫിറായിരിക്കുന്നു. ഞാൻ പാപിയാണ്. എന്നെ ശുദ്ധീകരിക്കു പ്രവാചകരേ, (ത്വഹ്ഹിർനീ യാ റസൂലല്ലാ). നബി(സ) അദ്ദേഹത്തെ സാന്ത്വനപ്പെടുത്താൻ ശ്രമിച്ചു. പക്ഷെ അദ്ദേഹം സമ്മതിച്ചി ല്ല. ശുദ്ധീകരിക്കൂ എന്നു പറഞ്ഞു കൊണ്ടേയിരുന്നു. അവസാനം നബി(സ) ആ ചെറുപ്പക്കാരന്റെ തൗബ അംഗീകരിച്ചു. അദ്ദേഹത്തെ എറിഞ്ഞു കൊല്ലാൻ കൽപി ച്ചു.

ആ സ്ത്രീയുടെ കഥയും ഇതുതന്നെ. അവരും നബി യെ സമീപിച്ചു പശ്ചാതാപം സ്വീകരിക്കണമെന്നാവശൃപ്പെ ട്ടു. പ്രസവിച്ച ശേഷം വരാൻ പറഞ്ഞു മടക്കി. പ്രസവിച്ച ശേഷം കുട്ടിക്ക് മുലയൂട്ടാൻ പറഞ്ഞു. അതും കഴിഞ്ഞ് കുട്ടിയെയും കൊണ്ട് നബി( സ)യെ സമീപിച്ചു. തന്നെ ശുദ്ധീകരിക്കാൻ ആവശ്യപ്പെ ട്ടു. അവരെയും എറിഞ്ഞുകൊ ല്ലാൻ നബി(സ) കൽപിച്ചു. ആ ചെറുപ്പക്കാരനെ വിദ്വേഷ പൂർവ്വം കല്ലെറിഞ്ഞ അലി(റ) വസ്ത്രത്തിലേക്ക് യുടെ രക്തം തെറിച്ചുവീണു. അലി( റ) ഒരു ശാപവാക്കു പറഞ്ഞു. നബി(സ) അതുകേട്ട് ക്ഷുഭിത നായി. നബിയുടെ മുഖം ചുവന്നു വിവർണ്ണമായി. നബി( സ) അലിയെ ശാസിച്ചു കൊണ്ട് പറഞ്ഞു. 'ലോകം ഉണ്ടായതിന്നു ശേഷം ഇത്ര

ഇസ്ലാമിക നിയമം രണ്ടുതരമാണ്. ഒന്ന് ഖൂർ ആനിൽ വൃക്തമായി ട്ടുള്ള കല്പന. രണ്ടാമ ത്തേത് പ്രവാചകൻ തന്റെ സമൂഹത്തിൽ നട പ്പിലാക്കിയ വിധി. ഖുർ ആനിൽ ഒരു കല്പന വന്നാൽ അതിന്നെതി രിൽ ഒരാൾക്കും വിധി കൽപിക്കാൻ കഴിയില്ല. നബിക്കും കഴിയില്ല. അതാണ് ആയിശ(റ) യോട് ചോദിക്കപ്പെട്ട പ്പോൾ അവർ പറഞ്ഞത് "നബിയുടെ ജീവിതം ഖുർആനായിരുന്നു" എന്ന്.

യും മഹത്തരമായ ഒരു തൗബ ഉണ്ടായിട്ടില്ല.'

ഈ സംഭവത്തെ ഒരു ശിക്ഷാവിധിയായി വ്യാഖ്യാതാ ക്കൾ പറഞ്ഞതു ശരിയാ ണെന്നു തോന്നുന്നില്ല. ഇത് പശ്ചാതാപമാണ്. തൗബയാ ണ്. വൃഭിചാരമെന്ന മ്ലേച്ഛമായ കാര്യം എത്രമാത്രം നീച പ്രവൃത്തിയാണ്, അല്ലാഹുവി ന്റെയടുക്കൽ എത്രമാത്രം ശിക്ഷാർഹമാണ് എന്നു മാനവ സമൂഹത്തിന് ബോധ്യ പ്പെടുത്തുന്ന ഒരു സംഭവമാ ണ്. അല്ലാതെ ഖുർആൻ വിരു ദ്ധമായ ഒരു ശിക്ഷാവിധി നബി നടത്തിയതല്ല. ശിക്ഷയാ ണെങ്കിൽ കേസ് കേട്ട ഉടനെ വിചാരണ ചെയ്ത് തെളിവും ശേഖരിച്ചു വിധി പറയുക യാണു ചെയ്യുക. ഇതിൽ പരാ തിക്കാരനും പ്രതിയും സാക്ഷി യും ഒരാൾ തന്നെയാണ്.

കേസിൽ ഇത്തരം ഒരു കോടതി എങ്ങനെയാണ് ശിക്ഷിക്കുക. ഒരു കേസ് തന്റെ പരിഗണനക്ക് വന്നാൽ വിചാ രണ നടത്താതെ പ്രതിയോട് നീ അങ്ങനെ പ്രവൃത്തിച്ചിട്ടു ണ്ടാവില്ല, തോന്നിയതാവാം എന്നെല്ലാം വിധികർത്താവ് പറ യുമോ? ഈ സംഭവം ഖുർആ നിന്നു പുറമെ ഒരു ശിക്ഷാവി ധിയായിട്ട് പറയാൻ കഴിയില്ല.

മേൽസംഭവത്തെ ആദ്യം ഇസ്ലാമിലെ ശിക്ഷാവിധി യിൽ ഉൾപ്പെടുത്തി. ശേഷം അതിന്ന് സ്ഥിരീകരണം ലഭി ക്കുന്ന വിധം വ്യാഖ്യാനിച്ചു എന്നതല്ലെ? ഖുർആനിൽ എറിഞ്ഞുകൊല്ലാനുള്ള ആയ ത്തുണ്ടായിരുന്നു, അത് നഷ്ട പ്പെട്ടുപോയതാണ്, കത്തിപ്പോ യതാണ്, ആടു തിന്നുപോയി, മൻസൂഖായതാണ് എന്നി ങ്ങനെ ഖുർആനിനെ കളങ്ക പ്പെടുത്തുന്ന വാദമുഖങ്ങളുന്ന യിച്ചു. ഹദീസ് മനസ്സിലാക്കിയ തിലെ തെറ്റ് എന്നാലും തിരു ത്തുകയില്ല. റമദാൻ നോമ്പ് നോറ്റ് സ്വന്തം ഭാര്യയെ ബന്ധ പ്പെട്ടാൽ ശിക്ഷ പരലോകത്താ ണ്. ദുനിയാവിൽ തൗബ ചെയ്യാം. 60 ദിവസം തുടർച്ച യായിട്ട് നോമ്പെടുക്കണം. ഇതിനെ ശിക്ഷാവിധിയായി കണക്കാക്കി നബിയോ ഖലീ ഫമാരോ വിധി പറഞ്ഞി ട്ടുണ്ടോ? ഇതുപോലെ തന്നെ യാണ് മുകളിൽ പറഞ്ഞതും. ശിക്ഷാവിധിയും പശ്ചാത്താപ വിധിയും രണ്ടാണെന്ന് മനസ്സി ലാക്കുക. ഖുർആ നിന്റെ മഹത്വം എന്നെന്നും ഉയർന്നു നിൽക്കും. ഹദീസിന്ന് ദീനിൽ അതിന്റേതായ സ്ഥാനവും പ്രാധാനൃവുമുണ്ട്. ഉള്ളത് മാത്രമേ പറയാവു എന്നുമാ ത്രം.



എ. അബ്ദുസ്സലാം സുല്ലമി

## മാസമാറ്റ അതിർത്തി കമ്പിവേലിയോ?

നബി(സ) മദീനയിൽ മാസപ്പിറവി തീരുമാനിക്കുവാൻ മക്കയിൽ മാസപ്പി റവി ഉണ്ടോ എന്ന് അനേഷിച്ചിട്ടില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എന്തിനാണ് കേരളത്തിൽ ആകമാനം നോമ്പും പെരുന്നാളും തീരുമാനിക്കുവാൻ കേരളത്തിൽ എവി ടെയെങ്കിലും മാസപ്പിറവി ദർശനം ഉണ്ടോ എന്ന് അന്വേഷിക്കുന്നത്? തിരൂ രിലും മറ്റും മാസപ്പിറവി ദർശനമുണ്ടായാൽ എന്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തി ലാണ് മാസപ്പിറവി ഉണ്ടായ സ്ഥലത്തു മാത്രമല്ലാതെ കേരളത്തിൽ ആക മാനം ചന്ദ്രമാസം തീരുമാനിക്കുന്നത്?

ചോദ്യം 2: മിദീനയിൽ നോമ്പും പെരു ന്നാളും ഉറപ്പിക്കുവാൻ മക്കയിൽ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചിട്ടുണ്ടോ എന്ന് നബി(സ) അന്വേഷിക്കാ റില്ല. പ്രാദേശിക അടിസ്ഥാനത്തിൽ തീരുമാ നിക്കുകയാണ് ചെയ്യാറുള്ളത്. <u>ബ</u>്രപകാരം ചിലർ വാദിക്കുന്നത് കേൾക്കുവാൻ സാധിച്ചു. എന്താണ് *സത്യാവസ്ഥ? |*ഫിറോസ് കോഴിക്കോട്

ഉത്തരം 1: ഭുമിയിൽ ആദ്യമായി സുര്യന്റെ അസ്തമനത്തിന് ശേഷം ചന്ദ്രൻ ആകാശത്ത് അവശേഷിക്കുകയാണെങ്കിൽ ആ വിവരം ലഭി ക്കുന്നവർക്കെല്ലാം അതു ബാധകമാണ്. അതാ യത് ഭൂമിയിൽ ആദ്യമായി ഉണ്ടാകുന്ന മാസ പ്പിറവിയെ അടിസ്ഥാനമാക്കിയായിരിക്കണം ഭുമി യിലും മറ്റുഗോളങ്ങളിലും ഉള്ളവരെല്ലാം ചന്ദ്ര മാസം തീരുമാനിക്കേണ്ടത്. ഒരേ ദിവസമായി രിക്കുക എന്നല്ല പ്രത്യുത ഓരോ മാസപ്പിറ വിയാകുക എന്നതാണ്. വിശുദ്ധ ഖുർആനും നബി ചര്യയും സഹാബിമാരിൽ ഭൂരിഭാഗവും നാല് മദ്ഹബിന്റെ ഇമാമുകളും ഇബ്നുത്തെ മിയ്യ, ഇമാം ഷൗക്കാനി, ഇബ്നു ഖയ്യീം, ഇബ്നു ഖുദ്ദാമ(റ) പോലെയുള്ള സലഫീ പണ്ഡിത ന്മാരും പ്രസ്താവിക്കുന്നത്. ചന്ദ്ര മാസം തീരു

മാനിക്കുന്നതിൽ കേരളത്തിലെയും ഇന്ത്യയി ലെയും മാസപ്പിറവിക്ക് യാതൊരു പരിഗണനയും ഇല്ല. ഇവിടങ്ങളിൽ മാസപ്പിറവി ദർശനം ഉണ്ടോ എന്ന് അന്വേഷിക്കേണ്ടതുമില്ല. ഭൂമിയിൽ ഉണ്ടോ എന്നതാണ് അന്വേഷിക്കേണ്ടത്.

**ഉത്തരം 2:** മദീനയിൽ മാസപ്പിറവി തീരു മാനിക്കുവാൻ മദീനയിൽ തന്നെ മാസപ്പിറവി ദർശിക്കണമെന്ന് നബി(സ) പ്രസ്താവിക്കു കയോ ഈ തത്ത്വത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല. ചെയ്യാറുണ്ടെ ന്നത് ചിലരുടെ തെറ്റായ ധാരണയാണ്. ഒരാൾ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചുവെന്ന് നബി(സ)യുടെ അടുത്ത് വന്ന് പറയുമ്പോൾ നീ എവിടെ നിന്ന് വരുന്നു എന്ന് പോലും നബി അനേഷിക്കാ റില്ല. ഒരു ദുർബ്ബലമായ ഹദീസിൽ പോലും അങ്ങനെ പറയുന്നില്ല. മക്കയിലും മദീനയിലും രണ്ട് ദിവസങ്ങളിൽ അറഫയും നോമ്പും പെരു ന്നാളും സംഭവിച്ചതായും യാതൊരു രേഖയിലും നിവേദനം ചെയ്യുന്നുമില്ല. സംഭവിച്ചിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ ഉദയത്തെ കുറിച്ചുള്ള അറിവ് ലഭിക്കായ്ക മാത്ര മാണ്.

ഉത്തരം 3: നബി(സ) മദീനയിൽ മാസപ്പി

റവി തീരുമാനിക്കുവാൻ മക്കയിൽ മാസപ്പിറവി ഉണ്ടോ എന്ന് അന്വേഷിച്ചിട്ടില്ലെങ്കിൽ പിന്നെ എന്തിനാണ് കേരളത്തിൽ ആകമാനം നോമ്പും പെരുന്നാളും തീരുമാനിക്കുവാൻ കേരളത്തിൽ എവിടെയെങ്കിലും മാസപ്പിറവി ദർശനം ഉണ്ടോ എന്ന് അന്വേഷിക്കുന്നത്? തിരൂരിലും മറ്റും മാസ പ്പിറവി ദർശനമുണ്ടായാൽ എന്തിന്റെ അടിസ്ഥാ നത്തിലാണ് മാസപ്പിറവി ഉണ്ടായ സ്ഥലത്തു മാത്രമല്ലാതെ കേരളത്തിൽ ആകമാനം ചന്ദ്രമാസം തീരുമാനിക്കുന്നത്?

**ഉത്തരം 4:** ഒരേ ഉദയത്തിൽ ഏതെങ്കിലും

സ്ഥലത്തു മാസപ്പിറവി ദർശന മുണ്ടായാൽ അതു മതിയെന്ന് എല്ലാ മൗലവിമാരും അംഗീക രിക്കുന്നതാണ്. ചന്ദ്രന്റെ ഉദയ വ്യത്യാസം മാസം തോറും മാറി കൊണ്ടിരിക്കും. ഒരേ ഉദയത്തിൽ ശാശ്വതമായി ഇന്ന രാഷ്ട്രങ്ങ ളെല്ലാം വരിക എന്ന തത്വമില്ല. ചിലപ്പോൾ മക്കയിലും കൊച്ചി യിലും ഒരേ ഉദയമായിരിക്കും. ആ ദിവസം കൊച്ചിയിലും കോഴിക്കോടും ഉദയ വ്യത്യാസം ഉണ്ടാവും. അല്പം വർഷ ങ്ങൾക്ക് മുമ്പ് ഇപ്രകാരം സംഭ വിക്കുകയുണ്ടായി. അതായത് അടുത്ത രാജ്യം വിദൂര രാജ്യം എന്ന അടിസ്ഥാനത്തിൽ ചന്ദ്രന്റെ ഉദയ വ്യത്യാസം തീരു മാനിക്കുവാൻ സാധ്യമല്ല. വലിയ രാജ്യമാണെങ്കിൽ ഒരു ഭാഗത്തു ചന്ദ്രപ്പിറവി ഉണ്ടാകുമ്പോൾ

മറ്റൊരു ഭാഗത്തു ഉണ്ടാവുകയില്ല. അതേ സമയം വിദൂര രാജ്യത്ത് മാസപ്പിറവി ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്യും. കേരളത്തിന്റെ ഒരു ഭാഗവും മക്കയും ഒരേ ഉദയമാകുമ്പോൾ മറ്റൊരു ഭാഗവും മക്കയും തമ്മിൽ ഉദയ വ്യത്യാസം ഉണ്ടാവുന്നതാണ്. കണക്ക് കൊണ്ട് മാത്രമേ ചന്ദ്രന്റെ ഉദയ വ്യത്യാസം തീരുമാനിക്കുവാൻ സാധിക്കുകയു ള്ളൂ. ഇതൊന്നും അറിയാത്തവരാണ് മിക്ക മൗല വിമാരും. ചന്ദ്രമാസ മാറ്റം തീരുമാനിക്കുവാൻ പ്രാദേശികം അടിസ്ഥാനമാക്കണമെന്ന തത്വം അവലം ബമാക്കു കയാണെ ങ്കിൽ തിരൂർകാർക്ക് തിരൂരും പരപ്പനങ്ങാടിക്കാർക്ക് പരപ്പനങ്ങാടിയിലും ഫറൂഖ്കാർക്ക് ഫറൂഖിലും കുറ്റിച്ചിറക്കാർക്ക് കുറ്റിച്ചിറയിലും പുതിയ ങ്ങാടികാർക്ക് പുതിയങ്ങാടിയിലും പ്രത്യേക മായി മാസപ്പിറവി ദർശിക്കണമെന്ന് ഇവർ പറ യേണ്ടി വരും. ഒരേ ഉദയത്തിൽ മാസപ്പിറവി എവിടെ യെങ്കിലും ദർശിച്ചാൽ മതിയെന്ന് പറ യുമ്പോൾ തന്നെ പ്രാദേശികം തകർന്ന് തരി പ്പണമാകുന്നു. മക്കത്തും കേരളത്തിലും ഒരേ ഉദയമാകുന്ന സന്ദർഭങ്ങളിൽ തന്നെയാണ് അവിടെ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചതിന്റെ അടിസ്ഥാ

നത്തിൽ നോമ്പും പെരുന്നാളും ഉറപ്പിച്ചാലും ഇവർ കേരളത്തിൽ എവിടെയായാലും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ച വിവരം ലഭിച്ചില്ല എന്നു പറഞ്ഞു അടുത്ത ദിവസ ത്തേക്ക് നോമ്പും പെരുന്നാളും ഉറപ്പിച്ചാലും ഇവർ കേരളത്തിൽ എവിടെയും മാസപ്പിറവി ദർശിച്ച വിവരം ലഭിച്ചില്ല എന്നു പറഞ്ഞു ദിവസ ത്തേക്ക് അടുത്ത നോമ്പും പെരുന്നാളും നീട്ടി വെക്കാറുള്ളത്. എത്ര വലിയ വിരോധാഭാസമാണിത്?

**ഉത്തരം 5:** പ്രാദേശികം എന്നതു കൊണ്ട് എന്താണ് ഇവർ ഉദ്ദേശിക്കുന്നത്? മഹല്ലു കൾ ആണോ? സംസ്ഥാന മാണോ? ഈ രാജ്യങ്ങളെല്ലാം ഇന്ന സംസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഉൾപെ ടണമെന്ന് തീരുമാനിച്ചത് അല്ലാ ഹുവും അവന്റെ ദൂതനുമാണോ?

കാസർകോഡ് കേരളത്തിൽ ഉൾപ്പെട്ട തായതിനാൽ തിരൂരിൽ മാസപ്പിറവി ദർശിച്ചാൽ കാസർകോഡ് ഉള്ളവർക്ക് പ്രസ്തുത ദർശനം ബാധകമാകുന്നു. ഇനി കാസർകോഡ് കേര ളത്തിൽ നിന്ന് വേർപ്പെടുത്തി കർണ്ണാടകത്തിൽ ഉൾപ്പെടുത്തിയാൽ ബാധകവുമല്ലാതാകുന്നു. ഇതാണോ ദീനുൽ ഇസ്ലാം? എവിടെ നിന്നാണ് ഈ ദീൻ നിങ്ങൾ പഠിച്ചത്? ഈ ദീൻ അംഗീ കരിക്കാത്തവരെയെല്ലാം ഇവർ ശത്രുക്കളായും കാണുന്നു!! സംസ്ഥാനങ്ങൾ തമ്മിലുള്ള വ്യത്യാസം ഒരു കമ്പിവേലി മാത്രമായിരിക്കും.

നോമ്പ് ആരംഭിക്കുക പ്രഭാതം മുതൽക്കാണെന്ന് വിശുദ്ധ ഖുർആനും നബിചര്യയും പ്രഖ്യാ പിക്കുന്നു. അതിനാൽ സൂര്യൻ അസ്തമി ക്കുന്ന സന്ദർഭത്തിൽ തന്നെ ഭൂമിയിൽ എവിടെയെങ്കിലും മാസപ്പിറവി ഉണ്ടാവ ണമെന്നില്ല. പ്രഭാതം (ഫജ്റ്) ആരംഭിക്കു ന്നതിന്റെ മുമ്പായി ഭൂമിയിൽ എവിടെയെ ങ്കിലും മാസപ്പിറവി ഉണ്ടായാൽ മതി.

അപ്പോൾ ചന്ദ്രമാസ വ്യത്യാസം തീരുമാനി ക്കുന്നത് മനുഷ്യൻ നിർമ്മിച്ച കമ്പിവേലി യാണോ? ഒരു കമ്പിവേലിയുടെ ഇപ്പുറത്ത് ഉള്ള വന് പെരുന്നാൾ. അപ്പുറത്തുള്ളവന് നോമ്പും. ഇപ്പുറത്തു ഒരു കുട്ടി ജനിച്ചാൽ അവന്റെ ജന്മ ദിനം ചന്ദ്രമാസം ഇന്ന ദിവസം. അപ്പുറത്തു ജനിച്ചാൽ ചന്ദ്രമാസം മറ്റൊരു ദിവസം. ഇതാണോ ദീനുൽ ഇസ്ലാം? ഇതിന് നിങ്ങൾക്കുള്ള തെളിവ് ഉദ്ധരിക്കുക. ഏതു സൂക്തം? ഏതു ഹദീസ്?

ചോദ്യം 2: മാസപ്പിറവി തീരുമാനിക്കേണ്ടത് പ്രാദേശിക അടിസ്ഥാനത്തിലാണെങ്കിൽ സഊദി അറേബ്യയിൽ എന്തു കൊണ്ട് രണ്ടു ദിവസ മായി നോമ്പും പെരുന്നാളും ഉണ്ടാവുന്നില്ല. /ഫിറോസ് കോഴിക്കോട്

**ഉത്തരാ:** ഇപ്രകാരം പറയുന്നവരോട് തന്നെ ചോദിക്കുക. നബി(സ)യുടെ കാലത്തു മക്ക യിലും മദീനയിലും രണ്ടു ദിവസമായി നോമ്പും പെരുന്നാളും ഉണ്ടായിരുന്നുവെങ്കിൽ ഇന്ന് എന്തു

കൊണ്ട് ഉണ്ടാവുന്നില്ലെന്ന് പ്രത്യേകം ചോദിക്കുക. നബി ചര്യ ഇവർ കൈവി ട്ടതാണോ? ഇന്ത്യയിലെ രാജ്യങ്ങൾ തമ്മിൽ സമയ വൃത്യാസമുള്ളതു പോലെ യുള്ള രാജ്യങ്ങൾ സഊദി യിലും ഉണ്ട്. എന്നിട്ടും ഇന്ത്യയിൽ രണ്ടും മൂന്നും ദിവസങ്ങളിലായി നോമ്പു പെരുന്നാളും ഉണ്ടാകു മ്പോൾ എന്തുകൊണ്ട് രണ്ടു ദിവസങ്ങളിലായി ഇവ സഊദി അറേബ്യയിൽ ഉണ്ടാവുന്നില്ല? ഓരോ പ്രാദേശികത്തിന്റെ ഉള്ളിൽ ഈ രാഷ്ട്രം മുഴുവൻ വരു ന്നതു കൊണ്ടാണോ?

ചോദ്യം 3: നോമ്പിന്റെ യും പെരുന്നാളിന്റെയും മാസങ്ങൾ തീരുമാനിക്കു വാൻ കണക്ക് സ്വീകാര്യ മല്ല. മറ്റുമാസങ്ങൾ തീരു മാനിക്കുവാൻ കണക്ക് സ്വീകാര്യമാണ്. ഇപ്ര കാരം അഭിപ്രായപ്പട്ട മുൻകാല സലഫീ പണ്ഡി തൻ ആരാണ്?

ഉത്തരാ: ആരു മില്ല. ശഅ് ബാൻ മാസം പോലും കണ്ടാൽ അറിയിക്കുക എന്ന് ഇവ രിൽ ചില വിഭാഗം പരസ്യം ചെയ്യാറില്ല. കണ ക്കിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ശഅ്ബാൻ മുപ്പത് പൂർത്തിയാക്കി റമളാൻ ഇവർ തീരുമാനിക്കു കയും ചെയ്യും. ഈ വർഷം ചെയ്തതുപോലെ പുറമെ എല്ലാ മാസത്തിലും ചന്ദ്രമാസത്തെ അടി സ്ഥാനമാക്കിയുള്ള മൂന്ന് ദിവസത്തെ നോമ്പ് സുന്നത്തുണ്ട്. സുന്നത്തു നോമ്പ് കണക്കിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ തീരുമാനിക്കാം. ഫർള് നോമ്പ് പാടില്ല. ഇതായിരിക്കുമോ ഇവരുടെ മതം?

ചോദ്യം 4: കേരളത്തിൽ സൂര്യൻ അസ്ത മിക്കുന്ന സമയത്ത് ലോകത്ത് എവിടെയെങ്കി ലും മാസപ്പിറവി ഇല്ലാത്ത സന്ദർഭത്തിലും ചിലർ നോമ്പനുഷ്ഠിക്കുന്നു. ഇത് ശരിയാണോ?

**ഉത്തരാ:** നോമ്പ് ആരാഭിക്കുക പ്രഭാതാ

മുതൽക്കാണെന്ന് വിശുദ്ധ ഖുർആനും നബിചര്യയും പ്രഖ്യാപിക്കുന്നു. അതി നാൽ സൂര്യൻ അസ്തമി ക്കുന്ന സന്ദർഭത്തിൽ തന്നെ ഭൂമിയിൽ എവിടെയെങ്കിലും മാസപ്പി റവി ഉണ്ടാവണമെന്നില്ല. പ്രഭാതം (ഫജ്റ്) ആരംഭി ക്കുന്നതിന്റെ മുമ്പായി ഭൂമി യിൽ എവിടെയെങ്കിലും മാസപ്പിറവി ഉണ്ടായാൽ

ചോദ്യ 5: ന്യൂമൂൺ ഉണ്ടാകുമ്പോൾ ഉച്ചയായി രിക്കും. അപ്പോൾ ഉച്ചക്ക് തന്നെ നോമ്പ് ആരംഭി ക്കുമോ?

ഉത്തരാ: ന്യൂമൂണിനെ യല്ല അടിസ്ഥാനമാക്കുന്ന ത്. ന്യൂമൂൺ ഒരു മാസ ത്തിലെ അവസാന ദിവസ ത്തി ലാ ണു ണ്ടാ വു ക.

പ്രാദേശികം എന്നതു കൊണ്ട് എന്താണ് ഇവർ ഉദ്ദേ ശിക്കുന്നത്? മഹല്ലുകൾ ആണോ? സംസ്ഥാനമാണോ? ഈ രാജൃങ്ങളെല്ലാം ഇന്ന സംസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഉൾപെട ണമെന്ന് തീരുമാനിച്ചത് അല്ലാഹുവും അവന്റെ ദൂത നുമാണോ? കാസർകോഡ് കേരളത്തിൽ ഉൾപ്പെട്ട തായതിനാൽ തിരൂരിൽ മാസ പ്പിറവി ദർശിച്ചാൽ കാസർകോഡ് ഉള്ളവർക്ക് പ്രസ്തുത ദർശനം ബാധക മാകുന്നു. ഇനി കാസർകോഡ് കേരളത്തിൽ നിന്ന് വേർപ്പെടുത്തി കർണ്ണാ ടകത്തിൽ ഉൾപ്പെടുത്തിയാൽ ബാധകവുമല്ലാതാക്കന്നു. ഇതാണോ ദീനുൽ ഇസ്ലാം? അതിന്റെ പിറ്റെ ദിവസം അടുത്ത മാസത്തിന്റെ ഒന്നാം തിയ്യതി ആയിരിക്കും. ന്യൂമൂൺ ഉണ്ടായാൽ ആദിവസം സൂര്യൻ അസ്തമിച്ച ശേഷം അവിടത്തെ ചക്രവാളത്തിൽ ചന്ദ്രൻ ഉണ്ടാകും. ഈ ചന്ദ്ര പ്പിറവിയെ ആണ് അടിസ്ഥാ നമാക്കുന്നത്. ന്യൂമൂൺ പുതിയ ചന്ദ്രമാസം ആരംഭിച്ചു എന്ന തിന് തെളിവാണ്. പ്രസവ വേദന ഉണ്ടായാൽ പ്രസവം നടക്കുന്ന പോലെ പ്രസവ വേദനമാത്രമാണ് ന്യമൂൺ. നാം ഇവിടെ മഗ്രിബിന്റെ സമ യമായാൽ റമളാനിന്റെ മാസ പ്പിറവി ദർശിക്കുന്നു. അപ്പോൾ തന്നെ ഭക്ഷണ പാനിയവും ഇണയേയും ഉപേക്ഷിച്ച് നോൽക്കാറില്ല. നോമ്പ് പ്രഭാതം മുതൽക്കാണ് നോമ്പ് ആരംഭിക്കുക. പകൽ പൂർത്തി യായി രാത്രിയായാൽ ഒരു നോമ്പവസാനിച്ചു. അപ്പോൾ ന്യൂമൂൺ ഉണ്ടായ ശേഷമുള്ള നമ്മുടെ ആദ്യത്തെ പ്രഭാതം

മുതൽ നോമ്പ് ആരംഭിക്കുകയാണ് ചെയ്യേണ്ട ത്. പ്രഭാതം അനുഭവപ്പെടാത്ത സ്ഥലങ്ങളും ഭൂമിയിൽ ഉണ്ടാവും. അവിടെ മുസ്ലിംകളും ഉണ്ടാവും. അവരും ചന്ദ്രനിൽ താമസിക്കുന്നവരു മെല്ലാം മക്കയെ അടിസ്ഥാനമാക്കിയെങ്കിലും നോമ്പ് ആരംഭിച്ചാൽ മതിയാകും. പക്ഷെ, മക്കയിലെ ഫജ്റിനു മുമ്പ് ന്യൂമൂൺ ഉണ്ടാകു ന്നതിനെയാണ് പരിഗണിക്കേണ്ടത് എന്ന് മാത്രം.

ചോദ്യം 6: നമ്മുടെ അറഫാ ദിനത്തിലാണോ മക്കയിലെ അറഫാ ദിനത്തിലാണോ നോമ്പ നുഷ്ഠിക്കേണ്ടത്.

ഉത്തരം: നമ്മുടെ വെള്ളിയാഴ്ചയാണോ മക്ക ക്കാരുടെ വെള്ളിയാഴ്ചയാണോ ജുമുഅ: തുട ങ്ങേണ്ടത്? എന്ന് ചോദിക്കുന്നത് പോലെയാണ് ഈ ചോദ്യം. നമ്മുടെ അറഫാ ദിനം മക്കക്കാ രുടെ അറഫാ ദിനം എന്നിങ്ങനെ രണ്ട് ദിവ സമില്ല. നമ്മുടെ അറഫാ ദിനവും മക്കക്കാരുടെ

നമ്മുടെ അറഫാ ദിനവും മക്കക്കാരുടെ അറഫാ ദിനവും ഒരേ ദിവസം തന്നെയാണ്. ദിവസ ത്തിന്റെ പവിത്രതാ ലംഘനം പാടില്ല. ലോകത്തു ഉണ്ടാവുന്ന ആദ്യത്തെ ചന്ദ്രപ്പിറവിയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി മക്ക ക്കാർ അറഫാദിനം തീരു മാനിക്കണം. അവരുടെ മാസപ്പിറവിയെ അടിസ്ഥാ നമാക്കിയല്ല. അപ്പോൾ ലോകത്തു മുഴുവൻ ഒരേ ദിവസമായിരിക്കും അറ ഫാദിനം. രാവും പകലും സമയ വൃത്യാസമുണ്ടായി രിക്കും എന്ന് മാത്രം. ഇതു കൊണ്ടാണ് പ്രഭാതം വരെ അറഫാ ദിനം ഉണ്ടെന്ന് നബി(സ) പ്രഖ്യാപിച്ചത്.

അറഫാ ദിനവും ഒരേ ദിവസം തന്നെയാണ്. ദിവസ ത്തിന്റെ പവിത്രതാ ലംഘനം പാടില്ല. ലോകത്തു ഉണ്ടാ വുന്ന ആദ്യത്തെ ചന്ദ്രപ്പിറ വിയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി മക്ക ക്കാർ അറഫാദിനം തീരുമാ നിക്കണം. അവരുടെ മാസ പ്പിറവിയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി യല്ല. അപ്പോൾ ലോകത്തു മുഴുവൻ ഒരേ ദിവസമായി രിക്കും അറഫാദിനം. രാവും പകലും സമയ വ്യത്യാസമു ണ്ടായിരിക്കും എന്ന് മാത്രം. ഇതു കൊണ്ടാണ് പ്രഭാതം വരെ അറഫാദിനം ഉണ്ടെന്ന് നബി(സ) പ്രഖ്യാപിച്ചത്. പ്രഭാ തത്തിന്റെ മുമ്പായി അറഫാ യിലൂടെ കടന്നു പോയാൽ അവന് അറഫ ലഭിക്കുന്നതാ ണ്. ശേഷം ലഭിക്കുകയില്ല. എന്നാൽ സൂര്യൻ അറഫാ ദിനം അസ്തമിച്ചാലും അറഫ അവസാനിക്കുന്നില്ല. പ്രഭാത ത്തിനു മുമ്പായി അറഫാ മൈതാനത്തിലൂടെ കടന്നു

പോയാൽ ഹജ്ജിന് കുഴപ്പം ഉണ്ടാവുന്നില്ല. അവർക്ക് അറഫ ലഭിക്കും. മക്കക്കാർ ഇവിടെ തന്നെ മാസപ്പിറവി ഉണ്ടാവണമെന്ന് വാശിപി ടിക്കുന്ന പക്ഷം അതു വലിയ കുഴപ്പം ഉണ്ടാ കും. കാരണം മക്കയിൽ മാസപ്പിറവി ഉണ്ടാ കുന്നതിന്റെ മുമ്പ് തന്നെ ഭൂമിയിൽ മറ്റു സ്ഥല ങ്ങളിൽ മാസപ്പിറവി ഉണ്ടാവും. അവർ കണ്ണ് കൊണ്ട് മാസപ്പിറവി കാണുന്നു. ഈ കാഴ്ച യുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ദുൽഹിജ്ജ മാസം തീരുമാനിക്കുന്നു. ഹജ്ജിന് മക്കയിൽ വരുമ്പോൾ ദുൽഹിജ്ജ പത്തിന് അവർ അറഫയിൽ നിൽകേണ്ടി വരും. ഒമ്പതിന് മിനായിലും. ഇസ്ലാ മിന്റെ നിയമം 8ന് മിനായിലും 9ന് അറഫാ യിലും 10ന് വീണ്ടും മിനായിലും നിൽക്കലാ ണ്. അറഫായിൽ നിൽക്കേണ്ടത് ഉച്ചക്ക് ശേ ഷമാണ്. എന്നാൽ മക്കയിൽ ഉള്ളവരും നോമ്പ് ആരംഭിക്കുന്ന സമയത്തു തന്നെ അറഫായിൽ

നിൽക്കലും ആരംഭിക്കേണ്ടതില്ല. ദിവസം ഒന്നാ യാൽ മതി. രാത്രിയും പകലുമായിട്ടുപോലും സമയ വ്യത്യാസം ഉണ്ടാവാം. അപ്പോൾ ഹാജി മാർ അറഫയിൽ നിൽകുമ്പോൾ അമേരിക്ക യിൽ രാത്രിയായിരിക്കും. ആരാത്രി തലേ ദിവ സത്തിന്റെതാണ്.

അമേരിക്കയിലുള്ള മുസ്ലിംകൾ രാത്രി തന്നെ അറഫാ നോമ്പ് അനുഷ്ഠിക്കേണ്ടതുണ്ടോ? എന്ന ചോദ്യത്തിന് പ്രസക്തിയില്ല. അവകാ ശമില്ല. അറഫാദിവസം നോമ്പനുഷ്ഠിക്കുക എന്നാണ് നബി(സ) നിർദ്ദേശിക്കുന്നത്. ഇസ്ലാ മിൽ പ്രാദേശികം മാത്രം അറിയുന്ന മുഹമ്മ ദല്ല നിയമങ്ങൾ ഉണ്ടാക്കിയത്. അദൃശ്യവും പ്രപ ഞ്ചവും അതിന്റെ അപ്പുറത്തും അറിയുന്ന അല്ലാഹുവാണ് നിയമം ഉണ്ടാക്കിയതു എന്ന തിന് ഇതെല്ലാം ബുദ്ധിയുള്ളവർക്കും ശാസ്ത്രം

ഉത്തരാ: ഉണ്ട്. ഒരു റമളാനിൽ നബി(സ) സഹാബിമാരോട് ചോദിച്ചു. ഇപ്പോൾ മാസത്തിൽ എത്ര ദിവസം കഴിഞ്ഞു പോയി? സഹാബി മാർ പറഞ്ഞു 22 ദിവസം. ഇനി എട്ടു ദിവസം കൂടി ബാക്കിയുണ്ട്. നബി(സ)അരുളി: 22 ദിവസം കഴിഞ്ഞുപോയി. എന്നാൽ ഏഴ് ദിവസം മാത്ര മാണ് ബാക്കിയുള്ളത്. നിങ്ങൾ പറഞ്ഞതു പോലെ എട്ടു ദിവസമില്ല (ബൈഹഖി. നോമ്പിന്റെ അധ്യായം). ഇമാം ബൈഹഖി തന്റെ സുനനുൽ കുബ്റായിൽ മൂന്ന പരമ്പരയിലൂടെ ഈ ഹദീസ് ഉദ്ധരിക്കുന്നുണ്ട് (ഹദീസ് നമ്പർ: 8539, 8540, 8541). ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിട്ടില്ലെങ്കിൽ തന്നെ ശാസ്ത്രീയമായി കണക്ക് പുരോഗമിച്ച ഈ നൂറ്റാണ്ടിൽ പറയുന്നതിന് തെറ്റില്ല, നബി(സ)യുടെ കാലത്തു മുൻകൂട്ടി സൂര്യഗ്ര ഹണവും ചന്ദ്രഗ്രഹണവും നബി(സ) പ്രവചി

നബി(സ)യുടെ കാലത്തു മുൻകൂട്ടി സൂര്യഗ്രഹണവും ചന്ദ്രഗ്രഹണവും നബി(സ) പ്രവചിച്ചതിന് ദുർബ്ബല ഹദീസ് പോലും രേഖയായില്ല. എന്നാൽ നാം ഇവയെല്ലാം മുൻകൂട്ടി പ്രഖ്യാപിക്കുന്നതിൽ കുഴപ്പമില്ല. തെറ്റില്ല. സുന്നത്തിന് എതിർ പ്രവർത്തി ക്കലില്ല. അനിശ്ചിതാവസ്ഥ നീങ്ങി ലാളിതൃവും സൗകര്യവും സമാധാനവും ഐക്യവും വരികയാണ് ചെയ്യുക. ശാസ്ത്രം കൊടുങ്കാറ്റിനും ഭൂചലനത്തിനും സാധ്യത യുണ്ടെന്ന് പറഞ്ഞാൽ നബി(സ) ഇപ്രകാരം മുൻകൂട്ടി പറഞ്ഞിട്ടില്ലെന്ന് പ്രഖ്യാപിച്ച് ശാസ്ത്രത്തിന്റെ പ്രഖ്യാപനത്തെ പരിപൂർണ്ണമായി തള്ളി ഇവയെ നേരി ടുവാൻ യാതൊരു തയ്യാറെടുപ്പും ഒരു മുസ്ലിം സ്വീകരിക്കാതിരിക്കേണ്ടതില്ല.

അറിയുന്നവർക്കും സുവ്യക്തമായ തെളിവുക ളാണ്. കേരളത്തിലെ മതസംഘടനകൾ എല്ലാം ഇന്ന ദിവസം സൂര്യനും ഉദിക്കേണ്ടതില്ല എന്ന് തീരുമാനിച്ചാലും സൂര്യനും ചന്ദ്രനും ഉദിക്കു കയും അതിന്റെ പ്രകാശം ചിലർക്കെങ്കിലും അനുഭവപ്പെടുകയും ചെയ്യും. നിനക്ക് എല്ലാ വരെയും ചില സമയത്തു വിഢികളാക്കുവാൻ സാധിക്കും. എന്നാൽ എല്ലാവരെയും എല്ലാ കാലത്തും വിഢികളാക്കുവാൻ സാധ്യമല്ല. എന്ന തതാം ഖാളിമാരും ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിയും എത്രയും വേഗം മനസ്സിലാക്കിയാൽ അതു വളരെ നല്ലതാണ്.

ചോദ്യം 7: നബി(സ) മാസപ്പിറവി ദർശി ക്കാതെ തന്നെ മുൻകൂട്ടി റമളാൻ ഇത്ര ദിവ സമാണെന്ന് പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടോ?

ച്ചതിന് ദുർബ്ബല ഹദീസ് പോലും രേഖയായി ല്ല. എന്നാൽ നാം ഇവയെല്ലാം മുൻകൂട്ടി പ്രഖ്യാ പിക്കുന്നതിൽ കുഴപ്പമില്ല. തെറ്റില്ല. സുന്നത്തിന് എതിർ പ്രവർത്തിക്കലില്ല. അനിശ്ചിതാവസ്ഥ നീങ്ങി ലാളിതൃവും സൗകര്യവും സമാധാനവും ഐക്യവും വരികയാണ് ചെയ്യുക. ശാസ്ത്രം കൊടുങ്കാറ്റിനും ഭൂചലനത്തിന് സാധ്യത യുണ്ടെന്ന് പറഞ്ഞാൽ നബി(സ) ഇപ്രകാരം മുൻകൂട്ടി പറഞ്ഞിട്ടില്ലെന്നും പറഞ്ഞ് ശാസ്ത്ര ത്തിന്റെ പ്രഖ്യാപനത്തെ പരിപൂർണ്ണമായി തള്ളി ഇവയെ നേരിടുവാൻ യാതൊരു തയ്യാറെടുപ്പും ഒരു മുസ്ലിം സ്വീകരിക്കാതിരിക്കേണ്ടതില്ല.

# CELEBRATING



With Finest Collections



**SAREES & SALWARS** 

Since 1986 Court Road, Calicut



S.M Street, Calicut Phone: 0495 2721385

# ഖുർആനും ഹദീസും छट्टि नएग्राळीका

#### തുന്നംവീടൻ പൊന്നാനി

ഹിദീസുകളോടുള്ള അതിർകവിഞ്ഞ പ്രേമപാരവ ശ്യത്താൽ വശം കെടുന്ന വരും ഇന്നുണ്ട്. നാം ഇക്കാല മത്രയും രണ്ടാം പ്രമാണമായി പരിഗണിച്ചുവന്നിരുന്ന ഹദീ സുകളിപ്പോൾ ഒന്നാം പ്രമാ ണത്തേക്കാൾ മുന്തിയതായി ട്ടാണ് ചിലർ അവതരിപ്പിക്കു പ്രവാചകന്(സ) സിഹ്ർ ബാധിച്ചെന്ന ബുഖാ രിയിലെ ഹദീസ് വിശുദ്ധ ഖുർആനിന്റെ വ്യക്തമായ പരാമർശങ്ങൾക്കു വിരുദ്ധമാ ണെന്നു പറഞ്ഞപ്പോൾ അതു പറഞ്ഞവരെ 'ഹദീസ് നിഷേ ധി' എന്നു മുദ്രകുത്തുന്നു. വഹ്യില്ലാത്ത, പ്രവാചകനല്ലാ ത്ത അനേകം മഹാന്മാർക്കിട യിലെ ഒരാളായ ഇമാം ബുഖാരിക്കു തെറ്റുപറ്റാവുന്ന താണെന്ന സാധ്യത കണക്കി ലെടുക്കുന്നതിനു പകരം പ്രവാചകനെ ഇകഴ്ത്തിയെ ങ്കിലും ബുഖാരിയെ പുക ഴ്ത്തുന്നതിലാണ് ചിലർക്ക്

ഖുർആന്റെ വ്യക്തമായ പ്രതിപാദ്യത്തിനും (നസിനു) ഘടകവിരുദ്ധമായി ഉദ്ധരിക്ക പ്പെടുന്ന ഹദീസുകൾ ചൂണ്ടി ക്കാണിക്കുമ്പോൾ സാധാരണക്കാർക്കു പോലും ബോധ്യമാകുന്നുണ്ട്. എന്നാല തിൽ യാതൊരു വൈരുദ്ധ്യവു

മില്ലെന്നു സമർത്ഥിക്കാൻ ചില പണ്ഡിതന്മാർ സാഹസ പ്പെട്ടു കാണുന്നു. തെക്കൻ ജില്ലയിലെ ഒരു പ്രഭാഷണവേ ദിയിൽ പ്രാസംഗികൻ ബുഖാ രി ഹദീസ് പുസ്തകം ഖുർ ആനിന്റെ മുകളിൽ കയറ്റിവെ ച്ചിട്ട് ഇത് രണ്ടും ഒരേ പദവി യിൽ തന്നെയെന്നത് കൈ കൊണ്ടടിച്ച് ആക്രോശിച്ചത് അനുഭവപ്പെട്ടപ്പോൾ ഭീതി തോന്നുകയാണ്. ഇവരുടെ പട പ്പുറപ്പാട് എങ്ങോട്ട്? ഖുർആ നിനെ തകർക്കാനുള്ള ആരെ ടെയോ ഹിഡൻ അജണ്ടയ് ക്കു വേണ്ടിയാണോ ഇത് എന്ന് സംശയിച്ചുപോകുന്നു!

#### ഹദീസെന്നാൽ?

യഥാർത്ഥത്തിൽ ഹദീസു കൾ നബി(സ)യുടെ പ്രവൃ ത്തികൾ (അഫ് ആൽ), വാക്കുകൾ (അഖ്വാൽ), അനുവാദങ്ങൾ (തഖ്റീർ) ഒക്കെ ആണെന്ന് വിശദീക രിച്ച് സ്വഹാബികൾ പിൻതല മുറക്ക് പറഞ്ഞുകൊടുത്തവ യാണ്. ആ പിൻതലമുറ അവ എഴുതി രേഖപ്പെടുത്തി സമാ ഹരിച്ചതുമാണ്. അവയ്ക്കായി വന്നുചേർന്ന കാലതാമസം, റിപ്പോർട്ടുകളിലെ വൈരുദ്ധ്യ ങ്ങൾ, പലപല ചിന്താഗതിക ളുടെ സ്വാധീനങ്ങൾ, രാഷ്ട്രീ യ വടംവലികൾ, പലവിധ ചിന്താവൃതിയാനങ്ങൾ, പക്ഷ പാതിത്തങ്ങൾ, കുഴപ്പങ്ങൾ,

വ്യാജ ഹദീസുകളുടെ പ്രവാ ഹം തുടങ്ങി അനേകം പ്രശ്ന ങ്ങൾക്ക് മധൃത്തിലാണ് ഹദീസ് വിജ്ഞാനശാഖ രുപം കൊണ്ടത്. അനിഷേധ്യ യാഥാർതഥൃങ്ങളാണിത്. അതിനാൽ ആശയങ്ങളും പദ ങ്ങളും ഒരു പോലെ അല്ലാഹു നിന്നുള്ളതാണെന്ന് ലോകം അംഗീകരിച്ച വിശുദ്ധ ഖുർആൻ പോലെത്തന്നെ യാണ് ഹദീസും എന്നു പറ യുന്നതിൽ യാതൊരു സത്യ സന്ധതയും നീതിയുമില്ല. ഇതെല്ലാം വ്യക്തമായി അറി യുന്ന പണ്ഡിതന്മാർ തന്നെ ഖുർആനിനേക്കാൾ മുന്തിയ പ്രഥമ പരിഗണന ഹദീസു കൾക്കു കൊടുക്കുമ്പോൾ ഖുർആനിനെ തകർക്കാനുള്ള പദ്ധതിയിൽ അറി അറിയാതെയോ ഞ്ഞോ അവർ അകപ്പെട്ടിരിക്കുകയാ ണെന്നതിൽ സംശയമില്ലല്ലോ.

ഹദീസുകൾ അനേകവി ഭാഗങ്ങളായി തരം തിരി ക്കേണ്ടി വന്നതെന്തുകൊ ണ്ടാണ്? അവയുടെ സ്വീകാ ര്യതയ്ക്കും നിരാകാരത്തിനും അതികർശനമായ വ്യവസ്ഥ കൾ മുഹദിസുകൾ വെച്ചതെ ന്തുകൊണ്ടാണ്? അനേകാ യിരം റിപ്പോർട്ടർമാരായ ആളു കളുടെ ജീവചരിത്രം തന്നെ അതിസുക്ഷ്മ നിരുപണ ത്തിനു വിധേയമാക്കി ചരിത്ര രചന നടത്തിയതെന്തിനാണ്? ഹദീസുകൾക്കു വിശുദ്ധ ഖുർആനിനെപ്പോലെ അപ്ര മാഥിത്തമില്ലാത്തതിനാൽ തന്നെയാണ്. ഖുർആൻ അല്ലാഹുവിന്റേതാണ്. അതിലെ ആശയങ്ങളും അക്ഷരങ്ങൾ വരെ അല്ലാഹു വിന്റേതാണ്. ഈ സമുദായ ത്തിനത് 'മുതവാതിർ' ആയാണ് ലഭിച്ചത്. എന്നാൽ ഹദീസുകൾ നബി(സ) അട ക്കമുള്ള മനുഷ്യരുടെ നിർമ്മി തിയാണ്. മനുഷൃബുദ്ധി യുടെയും ചിന്തയുടെയും പരി മിതിക്കുള്ളിലാണ് അതിന്റെ വൃത്തം. അബദ്ധസുബദ്ധങ്ങ ളുടെ വഴികളിലാണതിന്റെ സഞ്ചാരം. സാഹചര്യങ്ങളു ടെയും സന്ദർഭങ്ങളുടെയും സൃഷ്ടിയാണ് അതിന്റെ ഇതി വൃത്തങ്ങൾ.

കുറ്റമറ്റ പരമ്പരയിൽ ഉദ്ധ രിക്കപ്പെട്ട് പ്രബല ഹദീസുക ളിൽ വന്നിട്ടുള്ള എത്രയോ കാര്യങ്ങൾ അന്ത്യനാൾ വരെ പ്രായോഗികമല്ലാത്തവയായു ണ്ട്. ഉദാഹരണത്തിനു പ്രവാ ചകവൈദ്യങ്ങളായി വന്നി ട്ടുള്ള പലതും ഇന്ന് അപ്രസ ക്തമാണെന്ന് കാണാം. സൂര്യനെ നോക്കിക്കണ്ട് നിഴ ലുകള്ളന്ന് സമയം കണക്കാ ക്കിയിരുന്നതായി ഹദീസുക ളിൽ കാണാം. ഇന്നത്തെ ലോകത്ത് അതിനു യാതൊരു പ്രസക്തിയുമില്ല. ആവശ്യവു മില്ല. ഒട്ടകവും കഴുതയും വാഹനമാക്കിയിരുന്നു അവർ. ഇന്നത്തെ വാഹനലോകവു മായി ബന്ധപ്പെടുത്തിയാൽ അവയ്ക്ക് ഒരു സ്ഥാനവുമില്ല ല്ലോ. അങ്ങനെ പലതും. കാലാതിവർത്തിത്തമോ അന ശ്വരതയോ ഇല്ലാത്ത അനേ കം ഹദീസുകൾ കാണാം.

പ്രവാചകൻ ഒരു മനുഷ്യ നാണ്. മറവി പറ്റിയിട്ടുണ്ട്. അബദ്ധങ്ങൾ സംഭവിച്ചിട്ടു ണ്ട്. മാനുഷിക ദൗർബല്യ ങ്ങൾ പലപ്പോഴും ഉണ്ടാ യിട്ടുണ്ട്. അപ്പോഴൊക്കെ അല്ലാഹു അത് ഓർമ്മിപ്പി ക്കുകയോ തിരുത്തു കയോ ശാസിക്കുകയോ ചെയ്ത് നേർവഴിയാൽ നയിക്കുകയാണ് ചെയ്തി ട്ടുള്ളത്. പ്രവാചകൻ മരിക്കും മുമ്പ് കുറ്റമറ്റവൻ (മഅ്സ്വൂം) ആക്കി സംര ക്ഷിക്കുകയാണ് ചെയ്തി ട്ടുള്ളത്. പ്രവാചക ജീവി തകാലത്തിൽ ശാശ്വത മായി ഒരബദ്ധവും അവ ശേഷിക്കാത്ത വിധം അല്ലാഹു രക്ഷിക്കുകയാ ണുണ്ടായത്.

എന്നാൽ ഖുർആനിൽ അങ്ങ നെയൊന്നും കാണുകയില്ല തന്നെ.

ഇത്രയൊക്കെ പറയു മ്പോൾ പ്രസക്തമായി ചോദി ക്കപ്പെടാവുന്ന ഒരു ന്യായമു ണ്ട്. "അദ്ദേഹം തന്നിഷ്ടപ്ര കാരം സംസാരിക്കുന്നില്ല. അത് അദ്ദേഹത്തിനു ദിവ്യസ ന്ദേശമായി നൽകപ്പെടുന്ന ഒരു ഉൽബോധനം മാത്രമാ കുന്നു." (അന്നജ്മ്: 3, 4) എന്ന ഖുർആൻ വചനപ്ര കാരം നബി(സ) സംസാരി ക്കുന്നതും പ്രവർത്തിക്കു ന്നതും അംഗീകരിക്കുന്നതു മെല്ലാം വഹ്യിന്റെ അടിസ്ഥാ നത്തിൽ മാത്രമാകുന്നുവെന്ന് സമർത്ഥിക്കാറുണ്ട്. ഇതെത്ര ത്തോളം കൃത്യതയാർന്ന വ്യാഖ്യാനമാണെന്ന് ചിന്തി ക്കാവുന്നതാണ്. യഥാർത്ഥ ത്തിൽ മേൽസൂക്തത്തിലെ പ്രതിപാദ്യം വിശുദ്ധ ഖുർആ നിനെ കുറിച്ചാണ്. വിശുദ്ധ ഖുർആനെ നിഷേധിക്കു കയും മുഹമ്മദ് അത് സ്വയം കെട്ടിച്ചമയ്ക്കുന്നവയാ ണെന്നും സ്വയംകൃത്യമായ ജൽപനങ്ങളാണെന്നുമുള്ള അവിശ്വാസികൾക്കുള്ള മറുപ ടിയാണത്. നജ്മ് അധ്യായ ത്തിലെ ആ പരാമർശമാകട്ടെ, മിഅ്റാജ് സംഭവത്തിന്റെ പശ്ചാത്തലത്തിലുള്ളതുമാ ണ്. ആ സന്ദർഭത്തിൽ നിന്ന ടർത്തി മാറ്റി എല്ലായിട ത്തേക്കും വ്യാപകമായി തെളിവെടുക്കാൻ അതു പര്യാ പ്തമല്ല എന്നാണ് ഗ്രഹിക്കാ നാവുന്നത്.

പ്രവാചകൻ ഒരു മനുഷ്യ നാണ്. മറവി പറ്റിയിട്ടുണ്ട്. അബദ്ധങ്ങൾ സംഭവിച്ചിട്ടു ണ്ട്. മാനുഷിക ദൗർബല്യ ങ്ങൾ പലപ്പോഴും ഉണ്ടായിട്ടു ണ്ട്. അപ്പോഴൊക്കെ അല്ലാഹു അത് ഓർമ്മിപ്പിക്കുകയോ തിരുത്തുകയോ ശാസിക്കു കയോ ചെയ്ത് നേർവഴിയാൽ നയിക്കുകയാണ് ചെയ്തിട്ടു ള്ളത്. പ്രവാചകൻ മരിക്കും മുമ്പ് കുറ്റമറ്റവൻ (മഅ്സൂം) ആക്കി സംരക്ഷിക്കുകയാണ് ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. പ്രവാചക ജീ വിതകാലത്തിൽ ശാശ്വത മായി ഒരബദ്ധവും അവശേഷി വിധം അല്ലാഹു ക്കാത്ത രക്ഷിക്കുകയാണുണ്ടായത്. അല്ലാതെ പ്രവാചകൻ സം സാരിക്കുന്നതും സ്വന്തമായി പ്രവർത്തിക്കുന്നതും തന്റെ ശ്രദ്ധയിൽപ്പെട്ട അനചരുടെ പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ മൗനം ഭീക്ഷിക്കുന്നതിലു മെല്ലാം വഹ്യ് ദിവൃ ബോ ധ

ത്തോടെയാണെന്നു പറയാവ തല്ല. അങ്ങനെ വാദിക്കുന്ന തിനു വ്യക്തമായ പ്രമാണങ്ങ ളൊന്നുമില്ല.

'എനിക്ക് ഖുർആനിനു പുറമെ അത്രത്തോളം മറ്റു ദിവൃസന്ദേശവും ഉണ്ടായി ടുണ്ട്' എന്ന ബുഖാരി റിപ്പോർട്ട് ചെയ്ത ഹദീസും ന്യായീകരണത്തിന് പിന്തുണ യായി പണ്ഡിതന്മാർ ഉദ്ധരി ക്കാറുണ്ട്. അതു ശരിയാണ്. ഖുർആനിനു പുറമെ ദിവ്യസ ന്ദേശമായി അനേകം വാക്കു കളും പ്രവൃത്തികളും പ്രവാ ചകനിൽ നിന്നും ഉണ്ടായിട്ടു ണ്ട്. അത് അപ്പപ്പോൾ പ്രവാ ചകൻ വൃക്തമാക്കാറുണ്ട്. ഖുദുസിയായ ഹദീസുക ളായി പ്രവാചകൻ പറഞ്ഞ ധാരാളം നബിവചനങ്ങളുണ്ട്. അതിന്റെയെല്ലാം സാഹചര്യ ങ്ങൾ സുവ്യക്തമാണ്. അവ വഹ്യുകളായിരുന്നുവെന്നു സമ്മതിച്ചാൽ തന്നെ പ്രവാച കൻ ജീവിതകാലത്തിനിടക്ക് നുബുവ്വത്തിനു ശേഷം – പറ ചെയ്തതുമായ ഞ്ഞതും സർവ്വകാര്യങ്ങളും ദിവ്യവെളി പാടനുസരിച്ചു തന്നെയെന്നു പറയാൻ വ്യക്തമായ തെളിവു കളൊന്നുമില്ല. മതവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട വിശ്വാസകാര്യങ്ങ ളിലും (അഖീദ) കർമ്മാനു ഷ്ഠാന നിർദ്ദേശങ്ങളിലുമുള്ള (ഫിഖ്ഹ്) നബിവചനങ്ങൾ വഹ്യുകളുടെ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ തന്നെയുള്ളതാണെന്ന് ഏതാണ്ട് ഉറപ്പിക്കാം. കാര ണം മാറ്റങ്ങൾ പാടില്ലാത്തവ യാണവ.

ഹിജ്റ ചെയ്ത് മദീനയി ലെത്തിയപ്പോൾ, മദീനാ ചെയ്തിരുന്ന കർഷകർ കൃഷിസമ്പ്രദായത്തിൽ നബി( സ)യുടെ വാക്കുകേട്ട് അവർ ചില മാറ്റങ്ങൾ വരുത്തി. പിന്നീട് അതിന്റെ ഭവിഷ്യത്തു പ്രവാചകനു തന്നെ ബോധ്യ പ്പെട്ടപ്പോൾ ഭൗതിക കാര്യങ്ങ ളിൽ നിങ്ങൾ തന്നെയാണ് എന്നേക്കാൾ അറിവുള്ളവർ, പറഞ്ഞത് എന്റെ മാത്രം വീക്ഷണമാണെന്നു പ്രവാചകൻ തിരുത്തിയല്ലോ. അത് വഹ്യിലൂടെയുള്ളതാ യിരുന്നെന്നു പറയൽ അവി വേകമാണ്. അബ്ദുല്ലാ ഹിബ്നു ഉമ്മു മക്തൂം എന്ന അന്ധനെ നബി(സ) പരിഗ ണിക്കാതിരുന്നത് വഹ്യ് അനുസരിച്ചായിരുന്നുവോ? ബദർ യുദ്ധവേളയിൽ നബി( സ) തിരഞ്ഞെടുത്ത താവളം സ്വഹാബിയുടെ അഭിപ്രായം മാനിച്ചു മാറ്റിയതും കാണാം. ഭാരുമാരെ തൃപ്തിപ്പെടു ത്താൻ മറ്റൊരു ഭാര്യയോട് ഞാനൊരിക്കലും തേൻകുടിക്കില്ലാ' എന്ന പ്രതിജ്ഞ ചെയ്തത് വഹ്യായിരുന്നു എന്നു പറ യാൻ പാടില്ലല്ലോ. ഇത്തര ത്തിൽ സ്വന്തം ഇജ്തിഹാദ് ചെയ്ത പ്രവാചകൻ അനേ കം കാര്യങ്ങളിൽ സ്വാഭി പ്രായം രേഖപ്പെടുത്തിയ തൊന്നും വഹ്യ് ആണെന്നു പറയാൻ കഴിയില്ല. നമുക്ക് ഹദീസുകളായി കിട്ടിയവ യെല്ലാം വഹ്യടിസ്ഥാനത്തി ലാണെന്നു പറയുമ്പോൾ വിശുദ്ധ ഖുർആനിനെ ഇക ഴ്ത്തുകയോ നിന്ദിക്കുകയോ ആണ് വന്നു ചേരുക. അതെ ല്ലാം വഹ്യായിരുന്നുവെങ്കിൽ ഖുർആൻ പോലെ അത് അന്നുതന്നെ എഴുതിയെടു ക്കാൻ പ്രവാചകൻ തന്നെ സംവിധാനം ചെയ്യുമായിരുന്നി ല്ലേ. മറിച്ച് ഹദീസുകൾ എഴു

തിവെക്കുന്നത് പ്രവാചകൻ നിരോധിക്കുകയാണ് ചെയ്ത ത്. സ്വഹാബികൾ എഴുതാതി അതുകൊണ്ടു രുന്നതും തന്നെ. ഖുർആൻ ആകുന്ന വഹ്യ് സ്ഥിരപ്രതിഷ്ഠ നേടി ക്കഴിഞ്ഞപ്പോൾ കാലം കുറെ പിന്നിട്ട ശേഷം മാത്രമാണ് പ്രവാചക വചനങ്ങൾ പിൻത ലമുറ രേഖപ്പെടുത്തിയത്.

അത്യുൽകൃഷ്ട മഹനീയ സ്വഭാവത്തിന്റെ ഉടമയായ പ്രവാചകനെ(സ്വ) അല്ലാഹു വിശ്വസ്തതയോടെ വിശുദ്ധ ഖുർആനാകുന്ന വഹ്യ് ഏൽപ്പിച്ചു. അത് സത്യസന്ധ മായി ജനങ്ങൾക്ക് പഠിപ്പി ക്കാനും വിവരിച്ചു കൊടു ക്കാനും നബിയെ ചുമതലപ്പെ ടുത്തി. ആ ഉത്തരവാദിത്വം ഭംഗിയായി തന്റെ ചര്യയിലൂ ടെയും വാക്കുകളിലൂടെയും വിധിവിലക്കുകളിലൂടെയും തനിക്കാവുന്നത്ര വിധം അദ്ദേഹം സമുദായത്തിനു കൈമാറി. ആ തലമുറ പ്രവാ ചകനു ശേഷം പിൻതലമു റക്ക് വിശദമാക്കി കൊടുത്ത പ്പോൾ അവരത് കൃതൃനിഷ്ഠ തയോടെ ആത്മാർത്ഥമായി അവരാലാകും വിധം സാഹ സികമായി രേഖപ്പെടുത്തു കയും ചരിത്രദൗത്യം നിർവ്വ ചെയ്തു. ഹിക്കുകയും അതാണ് ഹദീസുകളായി പിൻതലമുറകൾക്ക് ലഭിച്ചത്. ഇതാണ് സത്യത്തിൽ നടന്നി ട്ടുള്ളത്. അതിനാൽ വിശുദ്ധ ഖുർആനിനെ ഹദീസുകൾക്ക് സമാന്തരമാക്കി അവതരിപ്പി ക്കാൻ ഒരിക്കലും സാധ്യമ ല്ലെന്നു വളരെ വ്യക്തമായി.

(തുടരും)

# <sup>കവർസ്റ്റോറി</sup>

### ഇസ്ലാമിലെ ധനവൃയനയം - 4 ഡോ. എ.ഐ. റഹ്മത്തുല്ല



# ജനക്ഷേമം മുഖ്യധർമ്മം

ഇസ്ലാമിന്റെ ധനശാസ്ത്രം തന്നെ ക്ഷേമ ധനശാസ്ത്രമാണ്. അതിന്റെ മുഖ്യപരിഗണന ദാരിദ്ര്യ നിർമ്മാർജ്ജനവും സാമൂഹ്യനീതി സ്ഥാപിക്കു കയെന്നതുമാണ്. പക്ഷെ ഈ ലക്ഷ്യങ്ങൾ മുന്നിൽ കണ്ടുകൊണ്ടുള്ള സംവിധാനങ്ങൾ ശാസ്ത്രീയ സോഷ്യലിസത്തിലേത് പോലെ സാമ്പത്തിക വളർച്ചയും വികസനവും മുരടിക്കുവാൻ കാരണമാവുന്നില്ല. ഇവയെ ഭംഗി യായി സമമ്പയിപ്പിക്കുകയാണ് ഇസ്ലാം ചെയ്യുന്നത്. ഇതിന്നുള്ള വെളി ച്ചവും മാർഗ്ഗദർശനവും ദൈവിക സന്ദേശങ്ങളായി ലഭിച്ചതാണ് ഇസ്ലാ മിക ധനശാസ്ത്രത്തിന്റെ സവിശേഷത.

ബി ഹുജനസമൂഹ ത്തിന്റെ പൊതുവായ ക്ഷേമ വും വ്യത്യസ്ത സാമുഹ്യസം ഘങ്ങളുടെയും എല്ലാ ഓരോ വൃക്തിയുടെയും നല്ലനില യിൽ ജീവിക്കുവാനുള്ള അവ കാശവും ഉറപ്പ് വരുത്താനില്ലെ

ധാനത്തിന്റെ അർത്ഥശുന്യത യായിരിക്കും അത് വ്യക്തമാ ക്കുന്നത്. ഈ കാര്യം വളരെ സമീപകാലത്ത് മാത്രമാണ് ആധുനിക ധനശാസ്ത്രത്തിൽ അംഗീകരിക്കപ്പെടുന്നത്.

ങ്കിൽ ഒരു ധനശാസ്ത്ര സംവി . വളർച്ചയും വികസനവും ലക്ഷ്യമിടുന്ന വികസന ധന ശാസ്ത്രമാ (Development economics)യിരുന്നു അടുത്ത കാലം വരെയും. അതിൽ നിന്ന് വ്യത്യസ്തമായി ക്ഷേമ ധനശാസ്ത്രം (Welfare Economics) എന്ന ആശയം തന്നെ സമീപകാലത്ത് അംഗീകരിക്ക പ്പെട്ടിരിക്കയാണ്. നോബൽ സമ്മാന ജേതാവായ ഡോ. അമർത്യസെൻ ക്ഷേമധനശാ സ്ത്രത്തിന്റെ അറിയപ്പെടുന്ന വക്താവാണ്. വ്യത്യസ്ത ധന ശാസ്ത്ര സിദ്ധാന്തങ്ങൾ നട പ്പാക്കിയിട്ടും ജനക്ഷേമം സാധ്യമാവുന്നില്ലയെന്നതും വലിയ സാമ്പത്തിക വളർച്ച യും വികസനവും കൈവന്ന സമൂഹത്തിലും ദാരിദ്ര്യവും ദുരിതവും അനുഭവിക്കുന്ന വലിയ ജനവിഭാഗം സാമൂഹ്യ നീതിയുടെ വലിയ ചോദ്യചി ഹ്നമുയർത്തുന്നുവെന്നതും ധനശാസ്ത്ര ചിന്തകന്മാരെ വിഷണ്ണരാക്കുകയാണ്. ഈ പ്രതിസന്ധിയിലാണ് ക്ഷേമധ നശാസ്ത്ര ചിന്ത ശക്തിപ്പെടു ന്നത്. ക്ഷേമ നിലവാരമു യർത്തുവാൻ ലക്ഷ്യമിട്ടു കൊണ്ട് സാമ്പത്തിക ശാസ് ത്ര വിദഗ്ധർ പല സ്ട്രാറ്റജി കളും അവതരിപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവയിൽ പെട്ടതാണ് കഴി ഞ്ഞ നുറ്റാണ്ടിന്റെ അവസാന ദശകങ്ങളിൽ അമേരിക്കയിൽ നടപ്പാക്കാൻ ശ്രമിച്ച നെഗറ്റീവ് ഇൻകം ടാക്സ് (Negative Income Tax). സമൂഹത്തിലെ ഓരോ വ്യക്തിക്കും ഏറ്റവും അനിവാര്യമായ നിലവാരത്തി ലുള്ള വരുമാനം ലഭിക്കുന്നു വെന്ന് ഉറപ്പ് വരുത്തുവാൻ വരുമാനത്തിന്റെ താഴ്ന്ന പരിധി (Minimum Level of Income) യുടെ താഴെയുള്ള വർക്ക് ഭരണകൂടം തിരിച്ച ങ്ങോട്ട് ആദായ നകുതി അഥവാ സഹായം നൽകുന്ന പദ്ധതിയാണ് വിപരീത ആദായ നികുതി സംവിധാനം.

മറ്റൊരു സംവിധാനമായി രിന്നു ഫുഡ് സ്റ്റാമ്പുകൾ (Food Stamp) എന്ന പേരിൽ ഏറ്റവും പട്ടിണിക്കാരായ



ജനക്ഷേമം ലക്ഷ്യം വെച്ചുകൊണ്ട് മുതലാളിത്ത സംവി ധാനത്തിൽ ചില പരിഷ്കരണങ്ങളാണ് ക്ഷേമധന ശാസ്ത്രം അവതരിപ്പിക്കുന്നത്. പക്ഷെ, ഇവ ഫലപ്രദമാ വുന്നില്ലായെങ്കിലും ഈ സംരംഭങ്ങളെല്ലാം ഒരു കാര്യം നമുക്ക് ബോധ്യമാക്കിത്തരുന്നുണ്ട്. ആധുനിക ധന ശാസ്ത്ര ചിന്തകന്മാർ അറിയാതെ തന്നെ വന്നെത്തുന്നത് ഇസ്ലാം പണ്ടുമുതലേ നടപ്പാക്കിയിരുന്ന സാമൂഹൃക്ഷേമ സംവിധാനങ്ങളിലേക്കാണ്.

വ്യക്തികൾക്ക് വിഭവങ്ങളായി തന്നെ നൽകുന്ന സംരംഭം. ഇതിന്നും പുറമെ എം.ഒ.പി (Market Oriented Program) ms പ്പാക്കി തുടങ്ങി. ഏറ്റവും ദരി ദ്രരായ, യാതൊരു തൊഴിൽ വൈദഗ്ദ്യവും നേടിയിട്ടില്ലാ ത്തവർക്ക് തൊഴിൽ ലഭിക്കു ന്നതിന് എല്ലാവിധ നിയമതട സ്സങ്ങളും യോഗ്യതാ നിബന്ധ നകളും ഒഴിവാക്കി കൊടു ക്കുന്ന സംവിധാനമാണിത്. (Roger A. Arnold: Economics 3rd Edition published by West Publishing Co. New York).

ജനക്ഷേമം ലക്ഷ്യം വെച്ചുകൊണ്ട് മുതലാളിത്ത സംവിധാനത്തിൽ ചില പരി ഷ്കരണങ്ങളാണ് ക്ഷേമധന ശാസ്ത്രം അവതരിപ്പിക്കുന്ന ത്. പക്ഷെ, ഇവ ഫലപ്രദമാ വുന്നില്ലായെങ്കിലും

സംരംഭങ്ങളെല്ലാം ഒരു കാര്യം നമുക്ക് ബോധ്യമാക്കിത്തരു ന്നുണ്ട്. ആധുനിക ധന ശാസ്ത്ര ചിന്തകന്മാർ അറി യാതെ തന്നെ വന്നെത്തുന്നത് ഇസ്ലാം പണ്ടുമുതലേ നട പ്പാക്കിയിരുന്ന സാമൂഹൃ ക്ഷേമ സംവിധാനങ്ങളിലേ ക്കാണ്.

ഇസ്ലാമിന്റെ ധനശാസ് ത്രം തന്നെ ക്ഷേമ ധനശാ സ്ത്രമാണ്. അതിന്റെ മുഖ്യ പരിഗണന ദാരിദ്ര്യ നിർമ്മാർ ജ്ജനവും സാമൂഹ്യനീതി സ്ഥാപിക്കുകയെന്നതുമാണ്. ഈ ലക്ഷ്യങ്ങൾ മുന്നിൽ കണ്ടുകൊണ്ടുള്ള സംവിധാനങ്ങൾ ശാസ്ത്രീയ സോഷൃലിസത്തിലേത് പോലെ സാമ്പത്തിക വള ർച്ചയും വികസനവും മുരടി ക്കുവാൻ കാരണമാവുന്നില്ല. ഇവയെ ഭംഗിയായി സമമ്പയി പ്പിക്കുകയാണ് ഇസ്ലാം ചെയ്യുന്നത്. ഇതിന്നുള്ള വെളി ച്ചവും മാർഗ്ഗ ദർശ നവും ദൈവിക സന്ദേശങ്ങളായി ലഭിച്ചതാണ് ഇസ്ലാമിക ധന ശാസ്ത്രത്തിന്റെ സവിശേഷ ത.

സമ്പത്തിന്റെ യഥാർത്ഥ ഉടമയായ അല്ലാഹുവിന്റെ ഈ മാർഗ്ഗദർശനവും നിർദ്ദേ ശങ്ങളും അവഗണിക്കുന്ന സമ്പദ് സിദ്ധാന്തങ്ങളെല്ലാം അവതരിപ്പിച്ച സംവിധാന ങ്ങൾക്കൊന്നും തന്നെ സമൂ ഹത്തിലെ ഒരു വിഭാഗം കടുത്ത ദാരിദ്ര്യത്തിന്റെ പിടി യിലമർന്നു പോവുന്നത് തട യാൻ കഴിഞ്ഞില്ല.

ദാരിദ്ര്യം ഉണ്ടാവുന്ന തെന്തു കൊണ്ട് എന്ന് പരി ശോധിച്ചാൽ മനസ്സിലാവും ഈ സാമ്പത്തിക സിദ്ധാന്ത ക്കാരുടെ മനുഷൃപ്രകൃതി കണക്കിലെടുക്കാതെയുള്ള സംവിധാനങ്ങൾ കൊണ്ടൊ ന്നും ദാരിദ്ര്യം ഇല്ലാതെയാക്കാ നാവില്ലായെന്ന്. അല്ലെങ്കിൽ കൃത്രിമമായി സാമ്പത്തിക സമത്വമുണ്ടാക്കുക സാധ്യമ ല്ലായെന്ന്. ദാരിദ്ര്യത്തിന്റെയും വരുമാനത്തിലെ അസമത്വ ത്തിന്റെയും കാരണങ്ങൾ ഒന്നു തന്നെയാണ്.

ജന്മ സിദ്ധമായ കഴിവു കളും പ്രകൃതങ്ങളും ജോലി ചെയ്യാനുള്ള ഉത്സാഹവും പഠിക്കുവാനും പലവിധ വൈദഗ്ധ്യങ്ങളാർജ്ജിക്കാനു മുള്ള മിടുക്കുമെല്ലാം വരുമാ നത്തിൽ അസമത്വമുണ്ടാക്കു ന്നു. ചിലരുടെ സാഹസികത കുള്ള സന്നദ്ധതയും മടിയും കൂസ ലുമില്ലായ് മയും അവർക്ക് കൂടുതൽ വരുമാനം നേടിക്കൊടുക്കുമ്പോൾ മറ്റു ചിലർക്ക് ഇത്തരം കഴിവു നന്നേ കുറവാണെങ്കിലും ഭാഗ്യം അവരെ തുണക്കുന്നു. ചിലർ കൂടുതൽ സമയം ജോലി ചെയ്യുന്നതിന് ഇഷ്ട പ്പെടുന്നു. ചിലർക്ക് കൂടുതൽ സമയം വിശ്രമം വേണം. ചിലർ ശരീരം കൊണ്ട് കൂടു തൽ ജോലി ചെയ്യുന്നു. ചിലർ ബുദ്ധി കൊണ്ടും. ചിലർ വശ്യമായ വ്യക്തിപ്രഭാവമുള്ള വരായിരിക്കും. ഇത്തരം ഘട കങ്ങളെല്ലാം ദൈവനിശ്ചയ ങ്ങളിൽ പെട്ടതാണ്. ഇവ യെല്ലാം വരു മാ നത്തിൽ വലിയ അസമത്വമുണ്ടാക്കു ന്നു. ആളുകളുടെ ബുദ്ധിപര മായ മികവ് അവരെ വൃത്യ സ്തമായ ജീവിതമേഖലക ളിലും തൊഴിലുകളിലുമെത്തി ക്കുന്നു. ഇത് വലിയ വരുമാന വ്യത്യാസത്തിന് കാരണമാവു ന്നു. ഇങ്ങനെ ചിലർ സമ്പ ന്നരും മറ്റു ചിലർ ദരിദ്രരുമാ വുന്നു. ഇതോടൊപ്പം വേതന വിവേചനവും അവകാശങ്ങ ളുടെ നിഷേധവും കൂടിച്ചേരു മ്പോൾ സ്ഥിതി ഗൗരവമുള്ള

ദാരിദ്ര്യം ഉണ്ടാവുന്ന തെന്തു കൊണ്ട് എന്ന് പരിശോധിച്ചാൽ മനസ്സി ലാവും ഈ സാമ്പത്തിക സിദ്ധാന്തക്കാരുടെ മനു ഷൃപ്രകൃതി കണക്കിലെടു ക്കാതെയുള്ള സംവിധാന ങ്ങൾ കൊണ്ടൊ ന്നും ദാരിദ്ര്യം ഇല്ലാതെയാക്കാ നാവില്ലായെന്ന്. അല്ലെ ങ്കിൽ കൃത്രിമമായി സാമ്പ ത്തിക സമത്വമുണ്ടാക്കുക സാധ്യമല്ലായെന്ന്. ദാരിദ്ര്യ ത്തിന്റെയും വരുമാന ത്തിലെ അസമത്വത്തി ന്റെയും കാരണങ്ങൾ ഒന്നു തന്നെയാണ്.

താവുന്നു.

ഇവയിൽ പ്രകൃത്യായുള്ള കാരണങ്ങളിലൂടെ വരുമാന വ്യത്യാസമുണ്ടാവുന്നത് മനു ഷൂർ പരസ്പരം ആശ്രയി ക്കുന്ന ഒരു സമൂഹമാകുവാൻ വേണ്ടി സൃഷ്ടികർത്താവ് തന്നെ സംവിധാനിച്ചിട്ടുള്ള രീതി ശാസ്ത്രമാണ്. ഇതിനെ ദൈവഹിതം എന്ന് വിളിക്കാം. എന്നാൽ നീതിയിലുള്ള വിവേ ചനവും അവകാശങ്ങളുടെ നിഷേധവും മനുഷ്യർ തന്നെ സൃഷ്ടിക്കുന്നതും ഗൗരവ മുള്ളതുമാണ്. ചില ആധു നിക സമൂഹങ്ങളിൽ ഈ വേതന - നീതി വിവേചനം ആരംഭിക്കുന്നത് വിദ്യഭ്യാസാ വസരങ്ങളിലും തൊഴിലവസ രങ്ങളിലും തൊഴിൽ പരിശീ ലനാവസരങ്ങളിലും ഉൽപാദ നോപാധികളിലുമുള്ള വിവേ ചനത്തിൽ നിന്നുമാണ്. ഇത്ത രത്തിൽ വിവേചനത്തിനും അനീതിക്കും ഇരയാവുന്നവർ അതിനെ കുറിച്ച് ബോധവാ ന്മാരാകുമ്പോൾ തങ്ങളുടെ അവകാശങ്ങൾ ചോദിച്ച് വരുക സ്വാഭാവികമാണ്.

ഇതിനേക്കാൾ ഗൗരവ മുള്ളതാണ് അവകാശങ്ങൾ നിഷേധിക്കപ്പെടുന്ന അവസ്ഥ. തന്ത്രപരമായും ബലാൽക്കാ രമായും അന്യരുടെ അവകാ ശങ്ങൾ തടയപ്പെടുകയെ ന്നതും അവരുടെ സമ്പത്ത് കൊള്ളയടിക്കപ്പെടുകയോ അനർഹമായി കൈയ്യടക്കപ്പെ ടുകയോ ചെയ്യുന്നത് എല്ലാ സമൂഹങ്ങളിലും സാമ്പ ത്തിക ഉച്ചനീചത്വത്തിന് കാര ണമാക്കിയിരുന്ന കാര്യമാണ്.

ഈ രണ്ട് വിഭാഗക്കാ ഒയും വി.ഖൂർആൻ പരിചയ പ്പെടുത്തുന്നത് 'അസ്സാഇൽ' (അവകാശങ്ങൾ ആവശ്യ പ്പെട്ടു വരുന്നവർ), അൽ മഹ്റും (അവകാശങ്ങൾ നിഷേധിക്കപ്പെട്ടവർ) അഥവാ നിഷേധിക്കപ്പെട്ടവരാണ് എന്ന ബോധം പോലുമി ല്ലാത്തവരായി നൂറ്റാണ്ടുകളി ലൂടെ കടന്ന് പോന്ന അധ സ്ഥിതരായ ജനങ്ങൾ എന്നാ ണ്. അവകാശങ്ങൾ ചോദിച്ചു വാങ്ങാനെങ്കിലും അവയെ ബോധ മുള്ള കുറിച്ചു 'സാഇലി'നും അവയെക്കു റിച്ച ബോധം പോലും നഷ്ട പ്പെട്ട 'മഹ്റൂമി'നും നിങ്ങ ളുടെ സമ്പത്തിൽ നിർണ്ണിത മായ അവകാശമുണ്ടെന്ന് വി. ഖുർആൻ പറയുന്നു. മാത്ര മല്ല ഇത്തരം ജനങ്ങളെ കാല ങ്ങളായി തളച്ചിട്ട **അടിമത്തച്ച** ങ്ങലകളിൽ നിന്ന് വിമോചി

ഖുർആൻ 42: "അല്ലാഹു തന്റെ അടിമക ളായ മനുഷ്യർക്ക് ഭക്ഷ്യവി ഭവങ്ങൾ വിശാലമാക്കി നൽകിയിരുന്നെ ങ്കിൽ അവർ ഭൂമിയിൽ അതിക്രമം പ്രവർത്തിക്കുമായിരുന്നു. പക്ഷെ അല്ലാഹു നിശ്ച യിച്ച ഒരു കണക്ക് വെച്ചാണ് ഇറക്കിയത്. അവന്റെ അടിമ കളായ മനുഷ്യരെ അവൻ നന്നായി അറിയുന്നവനും കാണുന്നവനുമാണ്."

2. ഖുർആൻ 70: 24, 25 "വിശ്വാസികളായ മുസ്ലിം കൾ അവരുടെ സമ്പത്തിൽ നിർണ്ണിതമായ ഒരു അവകാ ശമുണ്ട്. ആവശ്യപ്പെട്ട് വരു

പോവുന്നവർ ഒരു സമൂഹത്തി ലൂണ്ടാവുന്നു. ഇത്തരക്കാർക്ക് അവരുടെ നിലനിൽപ്പിന് ആവശ്യമായ വിഭവങ്ങൾ ലഭ്യമാവുന്നുവെന്ന് ഉറപ്പ് വരു ത്തുവാനും അവരിൽപ്പെട്ട വരെ സമൂഹത്തിന്റെ പൊതു നിലവാരത്തിലേക്ക് ഉയർത്തി കൊണ്ടുവരുന്നതിനുള്ള അവ സര സമത്വം ഉറപ്പ് വരുത്തു വാനുമുള്ള ഒരു സാമ്പത്തിക സംവിധാനമാണ് ഇസ്ലാം സമർപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്.

### സാമ്പത്തിക മെക്കാനിസം

ജനക്ഷേമം ഉറപ്പ് വരുത്തു വാനുള്ള ധനശാസ്ത്രമാണ്

ഇതിൽ നിന്ന് ഭിന്നമായി സമ്പൂർണ്ണ വരുമാന തുല്യതയെന്ന ആശയം മനുഷ്യപ്ര കൃതവുമായി ഒത്തുപോവുന്നതെല്ല. വരുമാനത്തിലെ ഏറ്റക്കുറവു മനുഷ്യരെ കൂടുതൽ അദ്ധാനിക്കുവാനും കൂടുതൽ വളർച്ചയുണ്ടാക്കുവാനും കാരണമാ യിത്തീരുന്നുവെന്ന ഒരു നല്ല വശവുമുണ്ട്. എന്നാൽ ഇസ്ലാം ലക്ഷ്യമാക്കുന്ന സാമൂഹ്യനീതി നിലനിൽക്കുന്ന ഒരു സാമൂഹ്യപശ്ചാത്തലം ഇതിന്നാവശ്യമുണ്ട്. ഈ ദാരിദ്ര്യമുക്തമായ ക്ഷേമ സമൂഹം യാഥാർത്ഥ്യമാവാൻ പ്രധാനമായും മൂന്ന് കാര്യങ്ങൾ സ്ഥാപിതമാവാൻ ഇസ്ലാം ലക്ഷ്യം വെക്കുന്നു.

പ്പിക്കുകയെന്നത് മുഹമ്മദ് നബിയുടെ ദൗത്യത്തിന്റെ ഭാഗമാണെന്നും അതുവഴി മുസ്ലിംകളുടെ ബാധ്യതയാ യിത്തീരുന്നുവെന്നും വി.ഖുർ ആൻ പഠിപ്പിക്കുന്നു.

ഖുർആൻ 13: "അല്ലാഹു അവനുദ്ദേശിക്കു ന്നവർക്ക് ഭക്ഷ്യവിഭവങ്ങൾ വിശാലമായി നൽകുകയും കണക്കാക്കി നൽകുകയും ചെയ്യുന്നു."

ഖുർആൻ 43: 32 "നാം ചിലരെ ചിലരേക്കാൾ പദവി യിലുയർത്തി. അവരിൽ ചിലർ മറ്റു ചിലരെ പ്രയോ ജന പ്പെടുത്തുന്ന തിന് വേണ്ടി"

ന്നവനും നിഷേധിക്കപ്പെട്ടവ

3. 7: 157 "അദ്ദേഹം അവ രുടെ ജീവിതഭാരം ഇറക്കി വയ് ക്കുകയും അവരെ ബന്ധിച്ചിരുന്ന ചങ്ങലകൾ എടുത്തുമാറ്റുകയും ചെയ്യു

ഖുർആൻ 28: 5 "ഭൂമി യിൽ മർദ്ദിതരാക്കപ്പെട്ടവരെ സഹായിക്കുവാൻ നാം ഉദ്ദേ ശിക്കുന്നു. അവരെ നേതാ ക്കളാക്കുവാനും അവരെ അനന്തരാവകാശികളാക്കാ

ഇപ്രകാരം രണ്ട് വഴിക്കും സാമ്പത്തികമായി തളർന്ന് ഇസ്ലാമിലുള്ള തെന്ന് ഇബ്നു ഖൽദൂൻ നൂറ്റാണ്ടു കൾക്ക് മുമ്പ് അഭിപ്രായപ്പെട്ട ത് അതുകൊണ്ടാണ്. സമൂഹ ത്തിലെ ഓരോ വ്യക്തിയു ടെയും അന്തസ്സോടെയുള്ള നിലനിൽപും ക്ഷേമവും ഉറപ്പ് വരുത്തുന്നതിന് പ്രാധാന്യം നൽകിക്കൊണ്ടുള്ള സാമ്പ ത്തിക വളർച്ചയെന്നതാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ സാമ്പത്തികന യം. യൂഫ്രട്ടീസ് നദിതീരത്ത് ഒരു ആട്ടിൻകുട്ടി പട്ടിണി കിടന്ന് ചത്തുപോയാൽ ഖലീ ഫയായ ഈ ഉമർ അല്ലാഹു വിന്റെ കോടതിയിൽ ഉത്തരം പറയേണ്ടതായി വരുമെന്ന് ഖലീഫ പറഞ്ഞ രണ്ടാം

തിന്റെ പാഠമിതാണ്.

ഈയ ടി സ്ഥാ ന ത്തിൽ ഓരോ വൃക്തിയുടെയും ക്ഷേമം ഉറപ്പ വരുത്തുന്നതി സമു ഹത്തിൽ നൊപ്പം മൊത്തത്തിൽ സാമ്പത്തിക വളർച്ചയുണ്ടാക്കുന്നതിന്ന് പറ്റിയ ഒരു മെക്കാനിസമാണ് ഇസ്ലാം നടപ്പാക്കുന്നത്. ദാരി ദ്ര്യത്തെ ആപേക്ഷികതയുടെ മാനദണ്ഡത്തിലല്ല ഇസ്ലാം കാണുന്നത്. അങ്ങനെയെ ങ്കിൽ വരുമാന വൃതിയാന ങ്ങൾ ഉള്ള കാലത്തോളം ദാരിദ്ര്യം നിലനിൽക്കുന്നു വെന്ന് സമ്മതിക്കേണ്ടിവരും. എന്നാൽ ഇസ്ലാം ദാരി ദ്ര്യത്തെ തന്നെ അംഗീകരി ക്കുന്നില്ല. ദാരിദ്ര്യം പൈശാചി കമാണ്. (അശ്ശെതാനു യഇ ദുക്കും അൽ ഫഖ്റ വയഅ ്മുറുകും...) "സാതതാൻ നിങ്ങളെ പട്ടിണി കൊണ്ട് പേടിപ്പെടുത്തുകയും മ്ലേച്ചപ്ര വർത്തികൾ ചെയ്യാൻ കൽപിക്കുകയും ചെയ്യു ന്നു." (ഖുർആൻ 2: 268)

എല്ലാ മനുഷ്യർക്കുമിടയി ലുള്ള സാമ്പത്തിക സമത്വമി ല്ലായ്മയല്ല ദാരിദ്ര്യത്തിന്റെ മാനദണ്ഡം. 'ഒരാളുടെ മാന്യ മായ നിലനൽപ്പിന്നാവശ്യ മായ വരുമാനമുണ്ടാവുകയെ ന്നതാണ് ദാരിദ്ര്യത്തിൽ നിന്ന് മോചിതനാകുന്നതിന്റെ നിദാ നം. ഇതിന്നായി ഒരു ദാരിദ്ര്യ രേഖ നിർണ്ണയിക്കാനുള്ള 'നിസാബും' ഇസ്ലാം നിർണ യിച്ചിട്ടുണ്ട്. നബിയുടെ കാലത്ത് മിസ് ഖാൽ സ്വർണ്ണ നാണയങ്ങൾ കൊണ്ടാണ് നിർണ്ണയിക്കപ്പെ ട്ടത്. എല്ലാ കാലത്തും ഇതിന്ന് സമാനമായ ഒരു ജീവിതസൂചിക കണക്കാക്ക പ്പെടേണ്ടതുണ്ട്.'

ഇതിൽ നിന്ന് ഭിന്നമായി സമ്പൂർണ്ണ വരുമാന തുല്യത

1436 ശവ്വാൽ – ദുൽഹിജ്ജ

ജനക്ഷേമം ഉറപ്പ് വരുത്തു വാനുള്ള ധനശാസ്ത്ര മാണ് ഇസ്ലാമിലുള്ള തെന്ന് ഇബ്നു ഖൽദൂൻ നൂറ്റാണ്ടുകൾക്ക് മുമ്പ് അഭിപ്രായപ്പെട്ടത് അതു കൊണ്ടാണ്. സമൂഹ ത്തിലെ ഓരോ വ്യക്തിയു ടെയും അന്തസ്സോടെ യുള്ള നിലനിൽപും ക്ഷേമവും ഉറപ്പ് വരുത്തു ന്നതിന് പ്രാധാന്യം നൽകിക്കൊണ്ടുള്ള സാമ്പത്തിക വളർച്ചയെ ന്നതാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ സാമ്പത്തികനയം. യൂഫ്ര ട്ടീസ് നദിതീരത്ത് ഒരു ആട്ടിൻകുട്ടി പട്ടിണി കിടന്ന് ചത്തുപോയാൽ ഖലീഫയായ ഈ ഉമർ അല്ലാഹുവിന്റെ കോടതി യിൽ ഉത്തരം പറയേണ്ട തായി വരുമെന്ന് രണ്ടാം ഖലീഫ പറഞ്ഞതിന്റെ പാഠമിതാണ്.

യെന്ന ആശയം മനുഷ്യപ്രകൃ തവുമായി ഒത്തുപോവുന്നതെ ല്ല. വരുമാനത്തിലെ ഏറ്റക്കു റവു മനുഷ്യരെ കൂടുതൽ അദ്ധാനിക്കുവാനും കൂടുതൽ വളർച്ചയുണ്ടാക്കുവാനും കാര ണമായിത്തീരുന്നുവെന്ന ഒരു നല്ല വശവുമുണ്ട്. എന്നാൽ ഇസ്ലാം ലക്ഷ്യമാക്കുന്ന സാമൂഹൃനീതി നിൽക്കുന്ന ഒരു സാമൂഹൃപ ശ്ചാത്തലം ഇതിന്നാവശ്യമു ണ്ട്. ഈ ദാരിദ്ര്യമുക്തമായ ക്ഷേമ സമൂഹം യാഥാർത്ഥ്യ മാവാൻ പ്രധാനമായും മൂന്ന് കാര്യങ്ങൾ സ്ഥാപിതമാവാൻ ഇസ്ലാം ലക്ഷ്യം വെക്കുന്നു.

**1.** പ്രയോഗത്തിൽ നടപ്പാ

ക്കാൻ കൊള്ളുന്ന ഒരു സാമ്പ ത്തിക സംവിധാനം സ്ഥാപി ക്കുക.

- എല്ലാ ഓരോ വൃക്തി യെയും അവന്റെ ന്യായമായ വിഹിതം കിട്ടാൻ പ്രാപ്തനാ ക്കുക.
- സമ്പത്ത് കേന്ദ്രീക രണം തടയുക.

ഇതിന്നായി ചില മാർഗ്ഗ ങ്ങൾ ഇസ്ലാം നടപ്പാക്കുന്നു ണ്ട്. അവയിൽ ചിലത് നിർബ ന്ധമായും കർക്കശമായും നട പ്പാക്കുന്നവയാണ്. മറ്റു ചിലത് ഐഛികവും പ്രോത്സാഹിപ്പി ക്കപ്പെടുന്നതുമാണ്. തീർച്ച യായും ഈ രണ്ടിനങ്ങളും ജനങ്ങളുടെ അല്ലാഹുവി ലുള്ള വിശ്വാസത്തെയും അല്ലാഹുവിനുള്ള സമർപ്പണ ബോധത്തെയും അടിസഥാന പ്പെടുത്തിയുള്ളതാണ്. ഈ വിശാസം ചിലപ്പോൾ സാമ്പ ത്തികമായി വളരെ ദരിദ്രനായ വൃക്തിയെ ആത്മീയമായി വളരെ ഉന്നതനും തിരിച്ചു ആക്കി മെല്ലാം മാറ്റുന്ന അത്ഭുതങ്ങൾ ഉണ്ടാക്കിയേ ക്കും.

ഈ മാർഗ്ഗങ്ങളെ നാലഞ്ച് ഇനങ്ങളായി തിരിക്കാം.

- ആധികാരികവും കണി ശവുമായ പലിശ നിരോധം
- നിർബന്ധമായ ധന വിതരണരീതികൾ
- ഐഛിക ധനവിതരണ രീതികൾ
- 4. ഉൽപാദന ഉപഭോഗ ക്രമീകരണം
- സാമൂഹ്യമോ ഭരണകൂ
  ടപരമോ ആയ നയങ്ങൾ.

ഈ കാര്യങ്ങളോരോന്നും സ്വൽപം വിശദമായി ചർച്ച ചെയ്യാവുന്നതാണ്.

(അവസാനിക്കുന്നില്ല)

## ഈ ഹദീസ് നിങ്ങളെടുക്കുമോ? – 6 അബ്ദുറഹിമാൻ ഇരിവേറ്റി

# ഗാളി തീയിൽ ഉാതിയെന്ന്!

നബി(സ) ഉപദ്രവകാരികളായ പല ജീവികളെയും കൊന്ന് കളയാൻ കല്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. പാമ്പ്, തേൾ, എലി, തെരുവ് നായ, കഴുകൻ, കാക്ക തുടങ്ങിയ നിരവധി ഉപദ്രവകാരികൾ അവയിലുണ്ട്. ചിലവയെ ഹറ മിൽ വെച്ച് പോലും കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചിട്ടുണ്ട്. നമ്മുടെ നാട്ടിൽ കൊന്ന വന് ജാമ്യം പോലും കിട്ടാത്ത കടിക്കുന്ന തെരുവ് നായ ആ പട്ടികയിലാണ്! തേളിനെയും പാമ്പിനെയും നമസ്കാരത്തിൽ പോലും കൊല്ലാൻ ആജ്ഞയുണ്ട്. സഅ്ദ്(റ)ന്റെ റിപ്പോർട്ട് സ്വീകരിക്കുമ്പോൾ ആ പട്ടിക യിലേക്ക് ഗൗളി കൂടി ചേരുന്നു. അത്രയേയുള്ളൂ. അപ്പോൾ പല്ലിയെ കൊല്ലാം. കൊന്നോട്ടെ. ആർക്കാണ് വിരോധം?

സ്വഹീഹ് ബുഖാരിയിൽ താഴെ കാണുംവിധം ഒരു ഹദീ സുണ്ട്.

ആയിശ(റ)യിൽ നിന്ന് നിവേദനം. നബി(സ), ഗൗളി (പല്ലി)യെപ്പറ്റി ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞു. അതൊരു ശല്യക്കാര നാണ്. എന്നാൽ അതിനെ കൊല്ലാനായി അവിടുന്ന് ആജ്ഞാപിച്ചതായി ഞാൻ കേട്ടിട്ടില്ല. സഞ്ദ്ബ്നു അബീ വഖാസ്, നബി(സ) അതിനെ കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചതായി വാദിക്കുന്നുണ്ട്. (ബുഖാരി 3306).

ഗൗളിയെ സംബന്ധിച്ച് രണ്ട് സ്വഹാബിമാർ (ആയി ശയും സഅ്ദ്ബ്നു അബീവ ഖാസും) റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യന്ന ഹദീസാണിത്.

ഈ ഹദീസിന്റെ

റിപ്പോർട്ടർ ആയിശ(റ)യാണ്. അവർ പറയുന്നത് ഗൗളി ഒരു ശല്യ ക്കാ ര നാ ണെന്ന് നബി(സ) പറഞ്ഞു എന്നു മാത്രമാണ്. എന്നാലതിനെ കൊല്ലാൻ അദ്ദേഹം കൽപിച്ച തായി അവർ കേട്ടിട്ടില്ലെന്നും പക്ഷെ, പല്ലിയെ കൊല്ലാൻ നബി(സ) കല്പിച്ചുവെന്ന് സഅ്ദ്ബ്നു അബീവഖാസ്(റ) പറയുന്നുണ്ട് എന്ന കാര്യം അവർ തന്നെ പറയുന്നു.

ഇടക്കാലത്ത് മുജാഹിദ് പ്രസ്ഥാനത്തിൽ അടിസ്ഥാന വിഷയങ്ങളല്ലാത്ത ചില കാര്യങ്ങൾ 'പ്രബോധന' വിഷയങ്ങളായി വരികയുണ്ടാ യി. പല്ലിയെ കൊല്ലുന്നതിന്റെ പുണ്യം, അതിന്റെ കാലികപ്ര സക്തി! അതിനായി കിണ ശ്യകത, കൊല വെള്ളിയാഴ്ച യാകുമ്പോഴുള്ള പുണ്യം, കൊലയുടെ നിബന്ധനകൾ (വാല് മുറിയാതെ, ഒറ്റയടിക്ക് തുടങ്ങിയവ) എന്നിവയൊക്കെ ജുമുഅ ഖുതുബകളിലും മത പഠന ക്ലാസുകളിലും പേർ ത്തും ചർച്ച ചെയ്യപ്പെട്ടു. അക്കാലത്ത് പല്ലിയെ കൊല്ലു ന്നതിന് 'സ്പെഷ്യൽ ചട്ടുകം' ഒരുക്കിവെയ്ക്കാൻ പോലും ആഹ്വാനമുണ്ടായി. ആ **'കാര്യ** മാത്ര പ്രസക്തമായ' വിഷ സംബന്ധിക്കുന്ന ബുഖാരിയിലെ ഹദീസാണ് മുകളിൽ കൊടുത്തിട്ടുള്ളത്.

ഹദീസ് റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യുന്ന ആയിശ(റ) നബി(സ)യുടെ ഭാര്യയാണല്ലോ. പല്ലി ഉപദ്രവ കാരിയാണെന്ന് നബി(സ) പറ ഞ്ഞെങ്കിലും അതിനെ കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചതായി അവർ കേട്ടിട്ടില്ല എന്ന പ്രസ്താവന നിസ്സാരമായി തള്ളേണ്ടതില്ല. കൊല്ലണ മെന്ന് പറയുന്നവർക്ക് നബി (സ) കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചിട്ടു ണ്ട്. അതവർ കേട്ടിട്ടില്ല എന്നേ യുള്ളൂ എന്ന് വാദിക്കാം. ആ വാദം തെറ്റാണെന്ന് പറയാനും പറ്റില്ല. കാരണം സഅ്ദ്(റ), നബി(സ) പല്ലിയെ കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചിട്ടുണ്ട് എന്ന് തന്നെ പറയുന്നുണ്ടല്ലോ.

എങ്കിലും നബി(സ)യുടെ കൂടെ വർഷങ്ങളോളം രാപ്പ കൽ ജീവിച്ചിട്ടും അതിനിട യിൽ ഒരു പല്ലിയെങ്കിലും കാണാതിരിക്കാൻ വഴിയി ല്ലാത്ത സ്ഥിതിക്ക് നബി(സ) കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചത് താൻ കേട്ടിട്ടില്ല എന്ന വാദവും അവ ഗണിക്കുവാൻ കഴിയില്ല. പല്ലിയെ കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചു. (അമറ) എന്ന് സഅ്ദ് പറയു മ്പോൾ അതിനൊരു നിർബന്ധ സ്വഭാവമുണ്ടല്ലോ. വേറെ പല ഹദീസുകളിലും അതിന്റെ പുണ്യം, രീതി, ആവ ശൃകത, ശ്രേഷ്ഠത എന്നിവ പറയുന്നുമുണ്ട്. സഅ്ദ്(റ) കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചുവെന്ന് പറ യുന്നത് കൊണ്ട് തൽക്കാലം നമുക്ക് ആയിശ(റ)യുടെ വാദം മാറ്റിവച്ച് സഅ്ദ്(റ)ന്റെ വാദം തന്നെ സ്വീകരിക്കാം.

നബി(സ) ഉപദ്രവകാരിക ളായ പല ജീവികളെയും കൊന്ന് കളയാൻ കല്പിച്ചിട്ടു ണ്ട്. പാമ്പ്, തേൾ, എലി, തെരുവ് നായ, കഴുകൻ, കാക്കതുടങ്ങിയ നിരവധി ഉപ ദ്രവകാരികൾ അവയിലുണ്ട്. ചിലവയെ ഹറമിൽ വെച്ച് പോലും കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചി ട്ടുണ്ട്. നമ്മുടെ നാട്ടിൽ കൊന്ന വന് ജാമ്യം പോലും കിട്ടാത്ത കടിക്കുന്ന തെരുവ് നായ ആ പട്ടികയിലാണ്! തേളിനെയും പാമ്പിനെയും നമസ്കാര ത്തിൽ പോലും കൊല്ലാൻ ആജ്ഞയുണ്ട്. സഅ്ദ്(റ)ന്റെ റിപ്പോർട്ട് സ്വീകരിക്കുമ്പോൾ ആ പട്ടികയിലേക്ക് ഗൗളി കൂടി ചേരുന്നു. അത്രയേയുള്ളൂ. അപ്പോൾ പല്ലിയെ കൊല്ലാം. കൊന്നോട്ടെ. ആർക്കാണ് വിരോധം? വിഷപ്പാമ്പിനെ പ്പോലും കൊല്ലാൻ പാടി നമ്മുടെ നാട്ടിൽ പോലും പല്ലിക്ക് സംരക്ഷണ മില്ലല്ലോ. ഭൂമിയിലെ അനേകം ഉപദ്രവകാരികളായ "അവകാ ശികളി"ലും പല്ലിയില്ല! മാത്ര മല്ല പല്ലിയെ സംബന്ധിച്ച് വലിയ അന്ധവിശ്വാസം ഈ നാട്ടിൽ നിലനിൽക്കുന്നുമുണ്ട്. യാതൊരു ശാസ്ത്രീയാടിസ്ഥാ നവുമില്ലാത്ത ആ വിശ്വാസ ങ്ങൾക്ക് 'ഗൗളിശാസ്ത്രം' എന്ന മനോഹര നാമവുമുണ്ട്! ഒരു കാര്യത്തിനിറങ്ങിത്തിരി ക്കുമ്പോൾ പല്ലി ചിലച്ചാൽ അതിന് അർത്ഥമുണ്ട്! ഗുണമോ ദോഷമോയെന്ന് 'ശാസ്ത്രപണ്ഡിതൻ' പറയും. ഒരാളുടെ ശരീരത്തിലേക്ക് പല്ലി വീണാലോ? 'ശാസ്ത്ര ജ്ഞനെ' കണ്ടെത്തി പ്രതി വിധി ചെയ്യുകയല്ലാതെ വഴിയി ല്ല. അങ്ങനെ പോകുന്നു പല്ലി ശാസ്ത്രം!

അപ്പോൾ പല്ലിയെ കൊല്ലു ന്നതിൽ ആർക്കും എതിർപ്പില്ല എന്ന് വന്നു.

എന്നാൽ സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയിൽ താഴെ കാണും വിധം ഒരു ഹദീസുണ്ട്. "പല്ലിയെ കൊല്ലാൻ തിരുമേ നി(സ) കൽപിച്ചു വെന്ന് കാണിക്കുന്ന ഉമ്മു ശരീകിന്റെ ഹദീസ് മുമ്പ് വന്ന് കഴിഞ്ഞി ട്ടുണ്ട്. (ഇബ്രാഹീം നബിയെ തീയിലിടുവാൻ തീ കത്തിച്ചൊ രുക്കി കൊണ്ടിരുന്നപ്പോൾ) പല്ലി തീയിൽ ഊതിക്കൊണ്ടി രുന്നുവെന്ന് കൂടി തിരുമേനി അരുളിയതായി ഈ രിവായ ത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്." (സി. എൻ അഹ്മദ് മൗലവിയുടെ സ്ഥറീഹുൽ ബുഖാരി പരിഭാ ഷ, ഹദീസ് നമ്പർ 1374)

കൊല്ലാൻ കൽപിക്കപ്പെട്ട ജീവികളുടെ പട്ടികയിൽ പല്ലിയെ ഉൾപ്പെടുത്താം. എന്നാൽ അതിന് കാരണ മായി മേൽഹദീസിൽ പറ യുന്നത് പല്ലി, ഇബ്രാഹീം നബി(അ)യെ കത്തിച്ചുകളയാ നായി ഒരുക്കിയ അഗ്നികു ണ്ഠത്തെ ഊതിക്കത്തിച്ചു എന്നാണ്! ആ വാദം സ്വീകരി ക്കുവാൻ നമുക്ക് നിർവാഹമി ല്ല. കാരണം അത് ഖുർആന്റെ വ്യക്തമായ, സുവിദിതമായ അടിസ്ഥാന നിലപാടിന് കടക വിരുദ്ധമാണ്.

ഖുർ ആൻ പറ യുന്നു: "ആകാശങ്ങളിലും ഭൂമിയിലു മുള്ള ആരും (ഏതും) അവ ന്റേതാണ്. അവയൊക്കെയും അവനോട് അച്ചടക്കം പാലി ച്ച് കൊണ്ട് അവന് കീഴ്പ്പെട്ട് വർത്തിക്കുന്നു." (സൂറ ത്തുൽ റൂം)

ആകാശങ്ങളിലും ഭൂമിയി ലുമുള്ള സകല വസ്തു ക്കൾക്കും അല്ലാഹു അവ യ്ക്കായി നൽകിയിട്ടുള്ള പ്രകൃതി നിയമങ്ങൾ അനുസ രിച്ച് കൊണ്ട് അവന് കീഴ്പ്പെട്ട് വർത്തി ക്കു ക യ ല്ലാ തെ വേറൊരു വഴിയുമില്ല. സൂര്യനും ചന്ദ്രനും നക്ഷത്ര ങ്ങളും ഭൂമിയും അതിലെ കോടാനുകോടി ചേതന-അചേ തന വസ്തുക്കൾക്കും അവക്ക ല്ലാഹു നൽകിയിട്ടുള്ള പാന്ഥാ വിൽ നിന്ന് ഒരു നിമിഷം പോലും വൃതിചലിക്കാനോ വേറിട്ടു പ്രവർത്തിക്കാനോ കഴിയില്ല. ഇക്കാര്യം ഖുർആൻ ഒരിടത്തല്ല പലയിടങ്ങളിൽ വൃക്തമാക്കിയിട്ടുള്ളതാണ്. അക്കൂട്ടത്തിൽ വിവേചന ശക്തിയുള്ളത് മനുഷ്യർക്കും ജിന്നുകൾക്കും മാത്രമാണ്. അതുകൊണ്ടാണ വയ്ക്ക് വൃക്തമായ മാർഗ്ഗനിർദ്ദേശ ങ്ങൾ നൽകപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. അതിനനുകൂലമായി ജീവി ച്ചാൽ ഫലം ശുഭപര്യവസായി യായിരിക്കും. പ്രതികൂലമായി ജീവിച്ചാൽ ദുരന്തഫലവുമു വസ്തു ണ്ടാകും. മറ്റു ക്കൾക്കൊന്നും അതുണ്ടാവി ല്ല. അവ അവയ്ക്ക് നൽക പ്പെട്ട പ്രകൃതി നിയമത്തിൽ നിന്നും അണു ഇട തെറ്റാതെ തെറ്റാൻ കഴിയാതെ ജീവിച്ചു പോകുന്നു. നാശമടയുന്നു. എല്ലാം സുനിശ്ചിതമാണ്.

ഇക്കാര്യം ജ: മുഹമ്മദ് അമാനി മൗലവി തന്റെ ഖുർ ആൻ പരിഭാഷയിൽ സൂറ ത്തുൽ ഹജ്ജിലെ 16 - 18 വച നങ്ങളുടെ വ്യാഖ്യാനമായി എഴുതുന്നു. ''ജാതിവർഗ വൃത്യാസമില്ലാതെ എല്ലാ വർക്കിടയിലും ഖിയാമത്തു നാളിൽ അല്ലാഹു തീരുമാനം കൽപിക്കുമെന്നും അവൻ എല്ലാ കാര്യവും കണ്ടറിയുന്നു ണ്ടെന്നും മുൻ ആയത്തിൽ പറഞ്ഞുവല്ലോ. അതിന് ഒരു തെളിവാണ് ഇവിടെ കാണി ക്കുന്നത്. ജീവി, നിർജീവി,

പല്ലി ഒരു ശല്യക്കാരനാണ്, ശരി തന്നെ. പക്ഷെ, അതിനെ കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചത് ആയിശ(റ) കേട്ടിട്ടില്ല. എങ്കിലും സഅ ്ദ്(റ) അത് കേട്ടിട്ടുണ്ടല്ലോ. നമുക്കത് സ്വീകരിക്കാം. പല്ലിയെ കൊല്ലാനാജ്ഞ യുള്ള ജീവികളുടെ പട്ടിക യിൽ ചേർക്കാം. എന്നാൽ ഇതൊരു പ്രബോധന വിഷയമാക്കാനോ, ആ ജീവിയെ കൊല്ലാനായി വടിയും ദണ്ഡും ചട്ടുകങ്ങ ളുമായി ദിവസവും സമ യവും നിബന്ധനകളും നോക്കി നടക്കുവാൻ ജന ങ്ങളെ സുസജ്ജരാ ക്കാനോ അതിൽ വകുപ്പി ല്ല. ഇന്നത്തെ സാഹചര്യ ത്തിൽ എലിവധവും തെരുവ് നായ വധവുമൊ ക്കെയാണ് ഇതിലേറെ ശ്രദ്ധേയമായിട്ടുള്ളത്.

വിശേഷബുദ്ധിയുള്ളത്, ഇല്ലാ ത്തത്, ചെറിയത്, വലിയത് എന്നീ വൃത്യാസങ്ങളോ, ജഡാവസ്തു, ആത്മീയ വസ്തു, ഭൂലോക വസ്തു എന്നിങ്ങനെയുള്ള വൃത്യാസ ങ്ങളോ കൂടാതെ സകല വസ്തുക്കളും അല്ലാഹുവിന് സുജൂദ് ചെയ്യുന്നവയാണ്. ഓരോന്നും അതതിൽ നിന്ന് അവൻ ഉദ്ദേശിക്കുന്ന പ്രകാരം അവന്റെ സർവ നിയമത്തിനും ചട്ടത്തിനും തികച്ചും വിധേയ മാണ്. അതിൽ നിന്ന് അൽപം പോലും പതറുവാൻ അവ യ്ക്ക് സാധ്യമല്ല. എന്നിരിക്കെ ഖിയാമത്തു നാളിൽ മനുഷ്യ

വർഗങ്ങൾക്കിടയിൽ തീരുമാന മെടുക്കുന്നതിൽ അവന് എന്താണ് പ്രയാസമുള്ളത്. ഒന്നുമില്ല."

അല്ലാഹുവിന്റെ ഭരണ വ്യവസ്ഥയും ഓരോ വസ്തു വിനും അവൻ നിശ്ചയിച്ചുവെ ച്ചിട്ടുള്ള പ്രകൃതി നിയമവും അനുസരിക്കുക. അതിന് പൂർണവിധേയമായി നിലകൊ ള്ളുക എന്നീ അർത്ഥത്തിലു ളള സുജൂദിന് (തല കുനിക്ക ലിന്) മേൽപറഞ്ഞ എല്ലാ വസ്തുക്കളും വിധേയമാകു ന്നു. യാതൊന്നും ഇതിൽ നിന്ന് ഒഴിവാകുന്നില്ല. ഓരോ ന്നിന്റെയും സുജൂദ് എപ്ര കാരം പ്രകടമാകുമെന്ന് തിട്ട പ്പെടുത്തുവാൻ നമുക്ക് കഴിവി ല്ല. അവയുടെ സൃഷ്ടാവും നിയന്താവുമായ അല്ലാഹു വിന്നെ അതറിയുകയുള്ളൂ. സൂറത്തുൽ അമ്പിയാഅ് 79–ന്റെ വിവരണത്തിൽ മലക ളുടെയും പറവകളുടെയും തസ്ബീഹിനെ പറ്റി പറഞ്ഞ സംഗതികൾ ഇവിടെയും സ്മരണീയമാകുന്നു.

എന്നാൽ വിശേഷബുദ്ധി യുള്ളവരോട് – മനുഷ്യരോട് വിശേഷിച്ചും – മേൽപ്പറഞ്ഞ അനുസരണമാകുന്ന സുജൂ ദിന് പുറമെ കീഴ്വണക്ക ത്തിന്റെ – അഥവാ ആരാധന യുടെ – സുജൂദ് കൂടി കൽപി ക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. അവർ അതിന് കടമപ്പെട്ടവരാകുന്നു. ഈ സുജൂദിന്റെ നിർവഹണത്തിൽ മനുഷൃന് താൽക്കാലിക സ്വാതന്ത്ര്യം (ഇഖ്തിയാറ്) അനുവദിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുകയാ ണ്. അത് നിർവഹിക്കാനും നിർവഹിക്കാതിരിക്കാനും അവന് സാധിക്കുന്നു. (ഖുർ ആൻ പരിഭാഷ).

എന്നാൽ സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയിലെ മേലുദ്ധരിച്ച ഹദീസിൽ പറയുന്നതോ. ഇബ്രാഹീം നബി(അ)യെ കരിച്ചുകൊല്ലാനുള്ള ഉദ്ദേശ്യ ത്തിൽ നംറൂദും കൂട്ടരും ഒരു ക്കിയ മഹാ അഗ്നികുണ്ഠം കത്തിജ്ജലിപ്പിക്കാനായി പല്ലി അതിൽ ഊതിയത്രേ! കഷ്ടം തന്നെ!

ഇവിടെ എന്തെല്ലാം വിചി ത്രകാര്യങ്ങളാണ് സംഭവിക്കു ന്നത്. അഗ്നി സജ്ജമാക്കിയ തിന്റെ ഉദ്ദേശ്യം പല്ലി അന്വേ ഷിച്ചോ ചിന്തിച്ചോ മനസ്സിലാ ക്കുന്നു! അതായത് പല്ലിക്ക് വിശേഷബുദ്ധിയുണ്ടായി രുന്നു! സംഗതി അറിഞ്ഞ തോടെ പല്ലിക്കതിൽ പങ് ചേരാൻ വൃഗ്രത! ഇബ്രാഹിം നബിക്കെതിരെന്നാൽ തൗഹീ ദിനും അല്ലാഹുവിനും എതിരെ ന്നാണല്ലോ അതിനർത്ഥം. അപ്പോൾ ആ ജീവി അല്ലാഹു വിനെതിരെ അവിശ്വാസി കളോടൊപ്പം ചേരുന്നു! കാഫി റായി തീരുന്നു. ഈ പ്രപഞ്ച ത്തിലെ എല്ലാ വസ്തുക്കളും അല്ലാഹുവിന് പ്രണാമം ചെയ്യുമ്പോൾ ഒരു പല്ലി മാത്രം അവനെ ധിക്കരിക്കു ന്നു. ഈ പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ ചരി ത്രത്തിലെ ഒരു 'മഹാസംഭവം' തന്നെയാണതെന്ന് പറയാതെ നിവൃത്തിയില്ല. അങ്ങനെ അല്ലാഹുവിനെതിർ നില്ക്കാ നായി ആ പല്ലി അതിനല്ലാഹു നിശ്ചയിച്ചു കൊടുത്തിട്ടുള്ള ജീവിതപാന്ഥാവിൽ നിന്നും വൃതിചലിക്കുന്നു  $\omega_{1}$ എന്നാണീ കഥയിൽ പറയുന്ന ത്. അങ്ങനെ സംഭവിക്കുകയി ല്ലെന്നാണ് ഖുർആൻ ആവർ

ഹദീസ്, ഖുർആൻ പോലെ സത്യസന്ധമാണെന്ന വാദമു ണ്ട് ചിലർക്ക്. അത് വളരെ ഗുരുതരമായതാണ്. പൂർണ മായും സത്യസന്ധം പരസ്പര വൈരുദ്ധ്യമില്ലാത്തത് പ്രകൃതി (അല്ലാഹുവിന്റെ സുന്നത്ത്)ക്കനുസൃതം തുടങ്ങി കുറ്റമറ്റ ഗ്രന്ഥമെന്ന സ്ഥാനം ഈ ലോകത്ത് ഖുർആൻ മാത്രമായിട്ടുള്ളതാണ്. ഖുർആനിന്റെ 'മുഅ്ജിസത്താ'(അ മാനുഷിക)ണത്. അങ്ങനെ മറ്റൊന്ന് കൂടിയുണ്ടെന്ന വാദം ഖുർആനിന്റെ മുഞ്ജിസത്തിനെ നിഷേധിക്കലും ഖുർ ആന്റെ പദവിയെ താഴ്ത്തിക്കെട്ടലുമാണ്. അതൊന്നും ചിന്തിക്കാതെയുള്ള ഈ വാദം ഗുരുതരമാണ്.

ത്തിച്ചാവർത്തിച്ച് പറയുന്നത്. പക്ഷെ, കഥ മെനഞ്ഞുണ്ടാ ക്കിയവർക്ക് അത്രയൊന്നു മങ്ങ് ചിന്തിക്കാൻ കഴിഞ്ഞിരി ക്കുകയില്ല!

മേൽ ഹദീസ് ബുഖാരി റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യുന്നതാണ്. അതിന്റെ സനദി(പരമ്പര)ന് യാതൊരു കുഴപ്പവുമില്ല. പക്ഷെ, അതിന്റെ 'മത്നി' (ഉ ള്ളടക്കം)ന് കുഴപ്പമുണ്ട്. അത് ചില്ലറ കുഴപ്പവുമല്ല. ഒന്നാം പ്രമാണവും അല്ലാഹുവിന്റെ വചനവും അല്ലാഹുവിന്റെ വാഗ്ദത്തമനുസരിച്ച് ക്രോഡീ കൃതവുമായ വിശുദ്ധ ഖുർ ആന്റെ 'നസ്സിന്' (സുവ്യക്ത നിലപാട്) കടകവിരുദ്ധമാണ് ഈ ഹദീസിന്റെ ഉള്ളടക്കം (മ ത്ന്) എന്നതാണാ കുഴപ്പം!! എന്നിട്ടും ബുഖാരിയിൽ ഉള്ള തെറ്റില്ലാത്തതാ തെല്ലാം ണെന്ന തെറ്റായ കാഴ്ചപ്പാട് മൂലം ഈ ഹദീസ് എടു ക്കാമോ? എടുക്കുമെങ്കിൽ തള്ളിക്കളയേണ്ടത് ഖുർആ നെയാണോ?

ഹദീസ്, ഖുർആൻ പോലെ

സത്യസന്ധമാണെന്ന വാദമു ണ്ട് ചിലർക്ക്. അത് വളരെ ഗുരുതരമായതാണ്. പൂർണ മായും സതൃസന്ധം പര സ്പര വൈരുദ്ധ്യമില്ലാത്തത് പ്രകൃതി (അല്ലാഹുവിന്റെ സുന്നത്ത്) ക്കനുസൃതം തുടങ്ങി കുറ്റമറ്റ ഗ്രന്ഥമെന്ന സ്ഥാനം ഈ ലോകത്ത് ഖുർ ആൻ മാത്രമായിട്ടുള്ളതാണ്. ഖുർ ആ നിന്റെ 'മുഅ് ജി സത്താ'(അമാനുഷിക)ണത്. അങ്ങനെ മറ്റൊന്ന് കൂടിയു ണ്ടെന്ന വാദം ഖുർആനിന്റെ മുഅ്ജിസത്തിനെ നിഷേധി ക്കലും ഖുർആന്റെ പദവിയെ താഴ്ത്തിക്കെട്ടലുമാണ്. അതൊന്നും ചിന്തിക്കാതെ യുള്ള ഈ വാദം ഗുരുതരമാ ണ്.

ചുരുക്കത്തിൽ പല്ലി ഒരു ശല്യക്കാരനാണ്, ശരി തന്നെ. പക്ഷെ, അതിനെ കൊല്ലാൻ കൽപിച്ചത് ആയിശ(റ) കേട്ടി ട്ടില്ല. എങ്കിലും സഅ്ദ്(റ) അത് കേട്ടിട്ടുണ്ടല്ലോ. നമുക്കത് സ്വീകരിക്കാം. പല്ലിയെ കൊല്ലാനാജ്ഞയുള്ള ജീവിക ളുടെ പട്ടികയിൽ ചേർക്കാം. എന്നാൽ ഇതൊരു പ്രബോ ധന വിഷയമാക്കാനോ, ആ ജീവിയെ കൊല്ലാനായി വടിയും ദണ്ഡും ചട്ടുകങ്ങളു മായി ദിവസവും സമയവും നിബന്ധനകളും നോക്കി നട ക്കുവാൻ ജനങ്ങളെ സുസജ്ജ രാക്കാനോ അതിൽ വകുപ്പില്ല. ഇന്നത്തെ സാഹചര്യത്തിൽ എലിവധവും തെരുവ് നായ വധവുമൊക്കെയാണ് ഇതി ലേറെ ശ്രദ്ധേയമായിട്ടുള്ളത്.

ഇവിടെ മറ്റൊരു തമാശ കൂടിയുണ്ട്. ഇബ്രാഹിം നബി( സന്താനപരമ്പരയുടെയും കൈകൾ മുറിച്ചു കൊണ്ടേയി രിക്കണമെന്ന് മതം നിർദ്ദേശി ക്കുന്നില്ല. അല്ലാഹുവിന്റെ കോടതി (പരലോകം)യിലും തെറ്റ് ചെയ്തവനെയല്ലാതെ അവന്റെ ബന്ധുക്കളെയെല്ലാം ശിക്ഷിക്കാൻ വകുപ്പില്ലല്ലോ. 'ഒരാളും വേറൊരാളുടെ ഭാരം ചുമക്കേണ്ടി വരില്ലെന്ന് അല്ലാ ഹുവിന്റെ ഖണ്ഡിതമായ തീരു മാനത്തിന്റെ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ അവിടെയും ശിക്ഷാവി ധികൾ നടപ്പാക്കുന്നത്?

പക്ഷെ, ഈ ഹദീസ് മെന

ക്രോഡീകരണത്തിന് സനദു( പരമ്പര)കൾ മാത്രമേ പരിശോ ധിച്ചിട്ടുള്ളൂ. മത്ന് (ഉള്ളടക്കം) എന്തെന്ന് ഗൗനിക്കുകയോ പരിശോധിക്കുകയോ ചെയ്തി ട്ടില്ല! അങ്ങനെ ചെയ്തിരുന്നു വെങ്കിൽ അവരാ വസ്തുത പ്രഖ്യാ പി ക്കു മാ യി രു ന്നു. 'എനിക്ക് കിട്ടിയ ഹദീസുകൾ മൂലപ്രമാണമായ ഖുർആനു മായി പരിശോധിച്ച് അതിന്റെ 'സിഹത്ത്' (സ്വീകാരൃത) ഉറപ്പ് വരുത്തിയിട്ടുണ്ടെ'ന്ന് പറ യുന്ന ഏതെങ്കിലും മുഹദ്ദി സിന്റെ പ്രസ്താവനയുണ്ടോ?

മുഹദ്ദിസുകൾ' ഹദീസ് ക്രോഡീകരണത്തിന് സനദു(പരമ്പര)കൾ മാത്രമേ പരി ശോധിച്ചിട്ടുള്ളൂ. മത്ന് (ഉള്ളടക്കം) എന്തെന്ന് ഗൗനിക്കുകയോ പരിശോധിക്കു കയോ ചെയ്തിട്ടില്ല! അങ്ങനെ ചെയ്തിരുന്നുവെങ്കിൽ അവരാ വസ്തുത പ്രഖ്യാ പിക്കുമായിരുന്നു. 'എനിക്ക് കിട്ടിയ ഹദീസുകൾ മൂലപ്രമാണമായ ഖുർആനുമായി പരിശോധിച്ച് അതിന്റെ 'സ്വിഹത്ത്' (സ്വീകാര്യത) ഉറപ്പ് വരുത്തിയിട്ടുണ്ടെ'ന്ന് പറ യുന്ന ഏതെങ്കിലും മുഹദ്ദിസിന്റെ പ്രസ്താവനയുണ്ടോ? ഇല്ലെങ്കിൽ ഹദീസുകൾ മൂല പ്രമാണവുമായി യോജിക്കുന്നുണ്ടോയെന്ന് പരിശോധിച്ചുറപ്പ് വരുത്തുവാൻ ഇന്നത്തെ പണ്ഡിതന്മാർക്കു ബാധ്യതയുണ്ട്.

അ)യെ കരിക്കാനായി ഒരു ക്കിയ അഗ്നിയിൽ ഒരു പല്ലി ഊതിയെന്ന് തന്നെ സങ്കല്പി ക്കുക (അങ്ങനെ സംഭവിക്കു കയില്ല). എന്നാൽ പല്ലിയെ കൊന്നാൽ മതിയ ല്ലോ. എന്തിനാണ് അതിന്റെ സന്താനപരമ്പരയെ ആകെ കൊന്നുകളയുന്നത്. ഇസ്ലാ മിക നീതിക്ക് നിരക്കുന്ന താണോ ആ നടപടി. കള്ളന്റെ (കുറ്റം തെളി ഞ്ഞാൽ) കൈ മുറിക്കണ മെന്ന് ഇസ്ലാമിക ശരീഅത്ത് നിർദ്ദേശിക്കുന്നു. എന്നാൽ കള്ളന്റെ മക്കളുടെയും പേര മക്കളുടെയും അവരുടെ

ഞ്ഞെടുത്തവർ അത്രക്കൊന്നു മങ്ങ് ചിന്തിച്ചു കാണില്ല. ഇത് വായിച്ച് പഠിച്ചവർ ഈ ഖുർ ആൻ വിരുദ്ധ കഥ ഇപ്പോഴും പ്രചരിപ്പിച്ച് നടക്കുന്നു എന്നത് ഹദീസ് നിർമ്മാതാക്കളുടെ ഗൂഢലക്ഷ്യം വിജയിച്ചു എന്ന തിന്റെ തെളിവാണല്ലോ.

എന്നാൽ നമ്മെ അസ്വസ്ഥ പ്പെടുത്തുന്നത് സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയിൽ ഇത്രയും ഖുർ ആൻ വിരുദ്ധമായ ഒരു കഥ എങ്ങനെയാണ് വന്ന് പെട്ടത് എന്ന വസ്തുതയാണ്.

അതാണ് നാം പറയുന്നത് മുഹദ്ദിസുകൾ' ഹദീസ്

ഇല്ലെങ്കിൽ ഹദീസുകൾ മൂല പ്രമാണവുമായി യോജി ക്കുന്നുണ്ടോയെന്ന് പരിശോധി ച്ചുറപ്പ് വരുത്തുവാൻ ഇന്ന ത്തെ പണ്ഡിതന്മാർക്കു ബാധ്യ തയുണ്ട്.

അവർ പരിശോധിച്ച് കാണും. അവർ പരിശോധി ക്കാതിരിക്കുമോ, ഇതവരെ ആരും ഇതൊന്നും കണ്ടില്ലേ? ബുഖാരിയിലും മുസ്ലിമിലും തെറ്റുണ്ടാകുമോ തുടങ്ങിയ 'സാധുക്കളു'ടെ അഴകൊഴ മ്പൻ പ്രസ്താവനകൾ മുഖവി ലക്കെടുക്കുന്നില്ല.

അബൂലജ്ന, ബേപ്പൂർ

# മാസപ്പിറവി: ഉമർ ഫാറുഖിന്റെ 'വിസ്ഡം' ഇല്ലാത്ത ചിന്തകൾ

പ്രാദേശിക പിറവി സ്ഥിരീകരണത്തിന് തെളിവായി ഉദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്നത് കുറൈ ബിന്റെ ഹദീസാണ്. ഇതുവായിച്ചപ്പോൾ ആകെ ആശയക്കുഴപ്പാ. ആരാണ് ശാമിൽ പോയത്. കുറൈബാണോ അതല്ല ഫദ്ലോ? ഫദ്ലിന്റെ ഉമ്മ കുറൈ ബിനെ അയച്ചു എന്നാണ് ഇതുവരെ കേട്ടിരുന്നത്. ഇപ്പോൾ പറയുന്നു ഫദ്ൽ ആണു പോയതെന്ന്. അറബിയിലുള്ള ഹദീസിലെ കഥാപാത്രങ്ങൾ പോലും കൃത്യമായി മനസ്സിലാക്കിയിട്ടില്ല. സ്വഹാബിയല്ലാത്ത കുറൈബ് പറഞ്ഞ കഥ യാണിത്. ഇതിനെ ഹദീസ് എന്നു പറയാമോ?

15.06.15 തിങ്കളാഴ്ച കടലു ണ്ടിയിൽ മാസപ്പിറവിയെ സംബന്ധിച്ച ഒരു പ്രസംഗപരി പാടി നടന്നു. കടലുണ്ടി ദഅ്വാ സമിതിയാണ് സംഘാ ടകർ. പരിപാടിയുടെ മുന്നോ ടിയായി പി.ഒ ഉമർ ഫാറൂഖ് എഴുതിയ ഒരു ലഘുലേഖ നാട്ടിൽ വിതരണം ചെയ്യപ്പെട്ടി രുന്നു. അതിന്റെ സംക്ഷിപ്ത മായ ഒരു വിശകലനമാണ് ഈ കുറിപ്പ്.

ഖുർആനിനു പകരം ഒരു ഹദീസ് കൊണ്ടാണ് ലേഖനം തുടങ്ങുന്നത്. ഹദീസിലെ പ്രധാന വാക്കിന്റെ അർത്ഥം തന്നെ തെറ്റായിട്ടാണ് കൊടു ത്തിരിക്കുന്നത്. 'ഇദാ റഅ യിത്തുമൂൽ ഹിലാല' എന്ന തിന്ന് മാസപ്പിറവി കണ്ടാൽ എന്നർത്ഥം നൽകിയിരിക്കുന്നു. 'ഹിലാൽ' കണ്ടാ(?)ൽ എന്നാണ് ഹദീസിലുള്ളത്. മാസപ്പിറവി എങ്ങനെയാണ്

കാണുക? കാണുന്ന ഹിലാൽ മുതൽ മാസപ്പിറവിയാണെ ങ്കിൽ എത്ര മാസപ്പിറവികളു ണ്ടാവണം? സൗഹൃദവേദി സമ്മർദ്ദം ചെലുത്തിയുണ്ടാ ക്കിയ കേരളത്തിലെ ഐക്യ ത്തിന് എന്ത് ന്യായമാണു ള്ളത്? "നിങ്ങൾക്ക് മേൽ മേഘം മൂടിയാൽ 30 നോമ്പ് നോൽക്കുക" എന്ന് പറയു ന്നു. മേഘം മൂടിയതിനാൽ മാസപ്പിറവി നോക്കേണ്ടതില്ല 30 പൂർത്തിയാക്കണമെന്ന് ഒരു മതപണ്ഡിതനും ഇതുവരെ പറഞ്ഞുകേട്ടിട്ടില്ല. പകരം മേഘത്തിനുള്ളിലും പരതാനാ ണല്ലോ ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്ന ത്. അപ്പോൾ ഹിലാൽ കമ്മി റ്റിയും ഖാദിമാരും 'വിസ്ഡം' ഇല്ലാത്ത ഗ്ലോബൽ ഇസ്ലാ മിക് മിഷ്യൻകാരും തുടർന്നു വരുന്ന സമ്പ്രദായം ഈ ഹദീ സിന് വിരുദ്ധമാണ് എന്നു തെളിഞ്ഞു.

### ദൃശ്യസാധ്യതയിലെ വൈജാത്യം

ഭുഗോളത്തിന് ഒരു വിസി ബിൾ ലൈൻ വരച്ചു വിശദീ കരിച്ചത് രസകരമാണ്. ചാർട്ട് സുക്ഷ്മമായി പരിശോധിച്ചാൽ കിഴക്കെ അർദ്ധഗോളത്തി ലുള്ള ഇന്തോനേഷ്യയിൽ കാണുന്ന ചന്ദ്രക്കല കനഡ യുടെ വടക്കുഭാഗത്ത് കാണു കയില്ലെന്നു മനസ്സിലാകും. മാസാമാസം ഇങ്ങനെ ഒരു ലൈൻ വരയ്ക്കണമത്രെ! ചിന്തിച്ചു നോക്കൂ. ഈ രേഖ ചിലപ്പോൾ ഹറമിനെ പകുത്ത് കഅ്ബയെ രണ്ടാക്കി കടന്നു പോകും. (2006ലെ ഈദുൽ ഫിത്വറിന്റെ വിസിബിൾ ചാർട്ട് പരിശോധിച്ചു നോക്കുക). ഇവിടെ കണ്ടവനും കാണാ ത്തവനും ഒരുപോലെയാ വാമോ? എങ്കിൽ അതിന്റെ പരിധിയെത്രയാണ്? സാമാന്യ ബുദ്ധിയുള്ളവരുടെ അടുത്ത്

ഇത്തരം വങ്കത്തങ്ങൾ എഴുന്ന ള്ളിക്കരുത്.

#### പ്രാദേശിക പിറവി സ്ഥിരീകരണം

പ്രാദേശിക പിറവി സ്ഥിരീ കരണത്തിന് തെളിവായി ഉദ്ധ രിച്ചിരിക്കുന്നത് കുറൈബിന്റെ ഹദീസാണ്. ഇതുവായിച്ച പ്പോൾ ആകെ ആശയക്കുഴ പ്പം. ആരാണ് ശാമിൽ പോയ ത്. കുറൈബാണോ അതല്ല ഫദ്ലോ? ഫദ്ലിന്റെ ഉമ്മ കുറൈബിനെ അയച്ചു എന്നാ ണ് ഇതുവരെ കേട്ടിരുന്നത്. ഇപ്പോൾ പറയുന്നു ഫദ്ൽ ആണു പോയതെന്ന്. അറബി യിലുള്ള ഹദീസിലെ കഥാപാ ത്രങ്ങൾ പോലും കൃത്യമായി മനസ്സിലാക്കിയിട്ടില്ല. സ്വഹാ ബിയല്ലാത്ത കുറൈബ് പറഞ്ഞ കഥയാണിത്. ഇതി നെ ഹദീസ് എന്നു പറയാമോ? ഈ ഹദീസ് പ്രാദേശിക കാഴ്ചക്ക് യാതൊരു നിലക്കും തെളിവല്ല. കാരണം ശാമിൽ മാസപ്പിറവി സ്ഥിരീകരിച്ചത് എന്നാണ് എന്ന ചോദ്യ ത്തിനും വിചാരണക്കും ശാമി ൽ കണ്ടു എന്നു പറയുന്നത് തെറ്റാണെന്നു പറയാനും കുറൈബിനെ കൊണ്ട് 31–ാ മത്തെ നോമ്പെടുപ്പിക്കാനും ഇബ്നു അബ്ബാസ് തയ്യാറാ യത് പ്രാദേശിക സ്ഥിരീക രണം പാടില്ലാത്തതു കൊണ്ടാ ണ്. അതല്ലെങ്കിൽ ഒരു വിചാ രണയുടെ ആവശ്യമില്ല. ശാമി ലേത് അവരുടെ കാഴ്ചയെന്ന് ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ)നു പറ യാമായിരുന്നു. മുആവിയ(റ) ഖലീഫയും ഇബ്നു അബ്ബാ സ്(റ) ഗവർണറുമായിരുന്നിട്ടും മുആവിയയുടെ തീരുമാ നത്തെ തള്ളിക്കളയുകയാണ് ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ) ചെയ്യു ന്നത്. ഖിലാഫത്ത് ഉള്ളിടത്ത്

കേരള രാഷ്ട്രീയ നേതാ ക്കളുടെയും വർത്തക പ്രമാണിമാരുടെയും ആജ്ഞ ശിരസ്സാവഹിച്ച് കേരളത്തിൽ ഐക്യപ്പെ രുന്നാളുണ്ടാക്കിയവരും മുൻകാല നയതീരുമാന ങ്ങളിൽ നിന്നും പിറ കോട്ടു പോയവരോടും മുമ്പ് സി.എച്ച് പറഞ്ഞ ഒരുപമ പറയാനുണ്ട്. "പെരുങ്കാലിൽ മന്തുള്ള വർ പെരുവിരലിൽ നീരു ള്ളവരെ മന്തുകാലാ എന്നു വിളിക്കുന്നതു പോലെ"യാണ് ഉമർ ഫാറൂഖ് വിമർശിക്കുന്നത്.

ഒരു കാഴ്ച മതിയെന്നും അതാണു കേരളത്തിൽ കാപ്പാട് കാഴ്ച എല്ലായിടത്തും ബാധകമാക്കുന്നതെന്നുമുള്ള വിദണ്ഡ വാദത്തിന്റെ മുനയൊ ടിക്കുന്നതാണ് ഈ സംഭവം. ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ) ചന്ദ്രക്ക ലകളുടെ വികാസ പരിണാമ ങ്ങളെക്കുറിച്ച് നല്ല അറിവുള്ള യാളായിരുന്നു. അതുകൊ ണ്ടാണ് ജനങ്ങൾ സംശയം തീർക്കാൻ അദ്ദേഹത്തെ സമീ പിച്ചിരുന്നത്. ശാമിൽ പിറവി കണ്ടു എന്നു പറയുന്ന ദിവസം അത് കാണുകയി ല്ലെന്ന് ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ) നന്നായി അറിയാമായിരുന്നു. അവർ കണ്ടത് ഒരു 'കാപ്പാട് കാഴ്ച'യായിരുന്നു എന്നതിനാ ലാണ് ഖലീഫയുടെ തീരുമാ നത്തെ ഗവർണർ തള്ളിക്കള ഞ്ഞത്. കാരണം ഇതിൽ ഹറാം വരാനുള്ള സാധ്യതയു ണ്ട്. പെരുന്നാളിന് നോമ്പും നോമ്പിന് ഭക്ഷണവും! കേര ളത്തിലെ പിറവി കാണൽ വിദ ഗ്ധന്മാർക്കും തീരുമാനമെടു ക്കുന്നവരും ഇബ്നു അബ്ബാ സ്(റ)വിൽ നിന്നും പാഠം ഉൾക്കൊള്ളേണ്ടതുണ്ട്. കുറൈബിന്റെ ഈ ഹദീ സെന്ന കഥക്ക് പരസ്പര വൈരുദ്ധൃങ്ങളായ എട്ടില ധികം അഭിപ്രായന്തരങ്ങളുള്ള തിനാൽ ഇതാരും തെളിവെടു ക്കാറില്ല എന്നതും ഉമർ ഫാറു ഖിന്നറിഞ്ഞുകൂടാ.

#### ഒറ്റപ്പെരുന്നാൾ വാദം

ഒറ്റപ്പെരുന്നാൾ വാദക്കാ രെന്ന് ആക്ഷേപിച്ചുകൊണ്ട് ഹിജ്റി കമ്മറ്റിയെയും ബഹു മാന്യനായ അലി മണിക്ഫാ നിനെയും അധിക്ഷേപിക്കുന്ന തിന് ഇവിടെ മറുപടി പറയു ന്നില്ല. പക്ഷെ കേരള രാഷ്ട്രീ യ നേതാക്കളുടെയും വർത്ത പ്രമാണിമാരുടെയും ആജ്ഞ ശിരസ്കാവഹിച്ച് കേര ളത്തിൽ ഐക്യപ്പെരുന്നാളു ണ്ടാക്കിയവരും മുൻകാല നയ തീരുമാനങ്ങളിൽ നിന്നും പിറ കോട്ടു പോയവരോടും മുമ്പ് സി.എച്ച് പറഞ്ഞ ഒരുപമ പറ യാനുണ്ട്. "പെരുങ്കാലിൽ മന്തുള്ളവർ പെരുവിരലിൽ നീരുള്ളവരെ മന്തുകാലാ എന്നു വിളിക്കുന്നതുപോലെ" യാണ് ഉമർ ഫാറൂഖ് വിമർശി ക്കുന്നത്. മംഗലാപുരത്ത് കണ്ടാൽ കാസർകോട്ട് സ്വീകാര്യമല്ല. കാസർക്കോട് കണ്ടാൽ പാറശ്മാല വരെ സ്വീകാര്യമാണ് എന്ന വ്യവ സ്ഥയുടെ ഇസ്ലാമിക വിധി ചോദിച്ചപ്പോൾ ഐക്യമാണ് പ്രധാനം എന്നും നമുക്ക് ഒരു കേരള നേതൃത്വമുണ്ട് അതി നാലാണെന്നും ഇവർ മറുപടി പറയുന്നു. ഈ ഐക്യം ഖുർ ആ നിന്റെ വെളിച്ചത്തിൽ (ലിന്നാസി വൽഹജ്ജ്) ലോക ജനതക്കാകമാനവും ബാധക മാണ്.

#### ലിന്നാസി വൽഹജ്ജ്

''ഹജ്ജ് തീർത്ഥാടന ത്തിനും കാലനിർണ്ണയ ത്തിനും ചന്ദ്രനെ ആശ്രയിക്കു മ്പോൾ രണ്ടും രണ്ടു രൂപ ത്തിൽ തന്നെ നാം കാണേണ്ട തുണ്ട്" എന്ന ഉമർ ഫാറു ഖിന്റെ വചനങ്ങൾ തീർത്തും ഇസ്ലാമിക വിരുദ്ധമാണ്, ഖുർആൻ വിരുദ്ധമാണ്. ചന്ദ്ര ക്കലകൾ ജനങ്ങളുടെ പൊതു ആവശ്യത്തിനും ഹജ്ജിന്റെ കാലം നിശ്ചയിക്കുന്നതിനും മാനദണ്ഡമാണെന്ന് ഖുർആൻ 2: 189ൽ വളരെ വ്യക്തമായി പഠിപ്പിക്കുന്നു. ചന്ദ്രന്റെ കല കൾ (അഹില്ല)ക്ക് മനാസിൽ (സ്ഥാനങ്ങൾ) നിശ്ചയിച്ചിട്ടു ണ്ട്. നിങ്ങൾ അതിന്റെ (ചന്ദ്ര ന്റെ) പ്രായം എണ്ണി കണക്കു കുട്ടുന്നതിനായി എന്ന് 10:05 ലും വളരെ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടു ണ്ട്. പിന്നെ എങ്ങിനെയാണ് ചന്ദ്രക്കലകളുടെ സുചകങ്ങൾ മാനദണ്ഡമാക്കി രണ്ടു തര ത്തിൽ മനുഷ്യർക്ക് പ്രവർത്തി ക്കാനാവുക. നോമ്പും പെരു ന്നാളും മത്രമല്ലല്ലോ മതപര മായ ആവശ്യങ്ങൾ. അയ്യാ മുൽ ബീളും അയ്യാമുത്ത ശ്രീഖും കൂടിക്കലരാമോ? ഇദ്ദ യുടെയും പ്രായപൂർത്തിയു ടെയും സക്കാത്തിന്റെയും മറ്റും കാര്യങ്ങൾ ദീനീവിഷയ ങ്ങളല്ലെ? നോമ്പിന്നും പെരു ന്നാളിന്നും കാഴ്ച, മറ്റുള്ള തെല്ലാം കണക്ക് എന്നൊരു രീതിയുണ്ടാവുമോ? ഈ വിദ ണ്ഡവാദങ്ങൾക്ക് ഖുർആനിൽ നിന്നും ഒരു വാക്ക് പോലും തെളിവ് ഉദ്ധരിക്കുന്നില്ല. ഹദീ സിനെ തെറ്റായി വ്യാഖ്യാനി ക്കുകയും ചെയ്യുകയാണ്.

### ഖുർആൻ ആയത്തുക ളുടെ വിശദീകരണം

വി.ഖൂർആനിലെ 2: 189, 10: 05, 36: 39 ആയത്തുകൾ ഹിജ്റ കലണ്ടറിനുള്ള കല്പ നകളാണ്. പ്രസ്തുത കല ണ്ടർ പ്രകാരം തിയ്യതികളിൽ കൽപിച്ചിട്ടുള്ള എല്ലാ ആരാധ നകളും മുസ്ലിംകൾ അനു ഷ്ഠിക്കണം. ഇത് നിഷേധി ക്കാൻ കഴിയാതെ മേൽ ആയ ത്തുകൾ വിശദീകരിക്കുന്നു എന്ന ഭാവത്തിൽ ഇദ്ദേഹം അർത്ഥം എഴുതി ഒരൊറ്റ പ്രഖ്യാപനമാണ്. "ഒറ്റപ്പെരു ന്നാളിന്ന് ഈ ആയത്ത് തെളി യിക്കുന്നവരുടെ തൊലിക്കട്ടി

ഇസ്ലാഹീ പ്രസ്ഥാന ത്തിൽ ഇരുണ്ട യുഗ ത്തിലെ വിദണ്ഡവാദങ്ങൾ ഉന്നയിച്ചുകൊണ്ട് കടന്നു വന്ന സലഫി മൻഹജുകാ രുടെ പേടിസാപ്നമാണ് അബ്ദുസ്സലാം സുല്ലമി. അദ്ദേഹത്തെ അപമാനി ക്കുക, താറടിക്കുക, കേര ളത്തിലെ അറിയപ്പെടുന്ന ഹദീസ് പണ്ഡിതനും ഹദീസ് നിഷേധികൾക്ക് ഏറ്റവും യുക്തിസഹവും വൈജ്ഞാനികവുമായി മറുപടി പറയുന്ന, ചേക ന്നൂർ മൗലവിയുടെ വാദ ങ്ങൾക്ക് മറുപടി പുസ്ത കമെഴുതിയ സുല്ലമിയെ ഹദീസ് നിഷേധി എന്നാ ക്ഷേപിക്കുന്ന ഇവരുടെ തൊലിക്കട്ടി അപാരം തന്നെ!

അപാരം തന്നെ'' എന്ന്. ഇത്രയും ലജ്ജയില്ലാത്ത ഒരു വിമർശനം ആരിൽ നിന്നും ഇതിന്നു മുമ്പ് കണ്ടിട്ടും കേട്ടി ട്ടുമില്ല. ഖുർആൻ കല്പന കളെ ഇത്തരത്തിൽ അവഹേ ളിക്കുന്നത് പരലോക ചിന്ത യുടെ അഭാവം കൊണ്ടാവാം.

### അബ്ദുസ്സലാം സുല്ലമിയോ ടുള്ള വിരോധം

ഇസ്ലാഹീ പ്രസ്ഥാന ത്തിൽ ഇരുണ്ട യുഗത്തിലെ വിദണ്ഡവാദങ്ങൾ ഉന്നയിച്ചു കൊണ്ട് കടന്നുവന്ന സലഫി മൻഹജുകാരുടെ പേടിസാപ്ന മാണ് അബ്ദുസ്സലാം സുല്ലമി. അദ്ദേഹത്തെ അപമാനിക്കുക, താറടിക്കുക, കേരളത്തിലെ അറിയപ്പെടുന്ന ഹദീസ് പണ്ഡിതനും ഹദീസ് നിഷേധി കൾക്ക് ഏറ്റവും യുക്തിസ ഹവും വൈജ്ഞാനികവു മായി മറുപടി പറയുന്ന, ചേക ന്നൂർ മൗലവിയുടെ വാദ ങ്ങൾക്ക് മറുപടി പുസ്തകമെ ഴുതിയ സുല്ലമിയെ ഹദീസ് നിഷേധി എന്നാക്ഷേപിക്കുന്ന തൊലിക്കട്ടി ഇവരുടെ അപാരം തന്നെ! വളരെ ലളി തമായ ഒരു മാർഗം ഇവരുടെ മുമ്പിലുണ്ട്. സിഹ്റും കൂടോ ത്രവും ജിന്നു സേവ, ജിന്നിറ ക്കൽ തുടങ്ങിയ വിദ്യകളുടെ ഉസ്താദുമാരായ ഇവർക്ക് എല്ലാവർക്കും കൂടിച്ചേർന്ന് ഒരു കുടോത്രം ചെയ്താൽ സുല്ലമിയെ നശിപ്പിക്കാമല്ലോ. ജിന്നുകളും ഇവരെ സഹായി ക്കുമല്ലോ. ജിന്നുകളുടെയും ശത്രുവല്ലെ സുല്ലമി. വെറുതെ യെന്തിനാ ഹിജ്റി കമ്മിറ്റി യുടെ പേരിൽ സുല്ലമിയുടെ മേൽ കുതിരകയറ്റം?

### പ്രസംഗപരിപാടിയിൽ സംഭവിച്ചത്

7 മണിക്കു തുടങ്ങുമെന്ന് പറഞ്ഞ പ്രസംഗം 8 മണി കഴി ഞ്ഞാണ് തുടങ്ങിയത്. 10.30ന് അവസാനി പ്പിക്കുകയും ചെയ്തു. നോട്ടീസിൽ എഴുതി യത് തന്നെയാണ് പ്രസംഗവും 'റുഅ്യ' എന്ന വാക്കിന്ന് 'റഅ' എന്ന വാക്കിന്റെ അർത്ഥം നൽകുകയും അഹി ല്ല, മനാസിൽ എന്നീ ബഹുവ ചനവാക്കുകൾക്ക് ഹിലാൽ എന്ന ഏകവചനാർത്ഥം നൽകിയുള്ള ദുർവ്യാഖ്യാന ങ്ങൾ മാത്രം. പ്രസംഗത്തിന്റെ പകുതിയും അൽഫ നാർ മാസികയെയും എ. അബ്ദു സുല്ലമിയെയും സ്സലാം വിമർശിക്കാനാണ് ഉപയോഗി ച്ചത്. മർഹൂം കെ. ഉമർ മൗല വിയുടെ സൽസബീൽ മാതൃ കയിൽ ഏതു ലേഖനവും മറു പടി സഹിതം പ്രസിദ്ധീകരി ക്കുന്ന സ്വതന്ത്രപ്രസിദ്ധീകര ണമാണ് അൽഫനാർ. ആർക്കും അതിൽ ലേഖനമെ ഴുതാം.

അവസാനം ചോദ്യത്തിന് അവസരം ലഭിച്ചെങ്കിലും ഉത്തരം പറയാൻ കഴിയാതെ കൂട്ടചർച്ചയാക്കി രക്ഷപ്പെടാൻ ശ്രമിക്കുകയായിരുന്നു. ഇബ്നു അബ്ബാസ്(റ)യുടെ അടുത്ത് ചോദിച്ചവർക്ക് സംശയം അദ്ദേഹം പറഞ്ഞ മറുപടി 'നിങ്ങൾ കണ്ടത് ആ ദിവസ ത്തേക്കുള്ള കലയാണ്' എന്നാണ്. പ്രാസംഗികൻ, കാണുന്ന ദിവസം ഒന്നാം തിയ്യതിയാണെന്ന് ദുർവ്യാ ചെയ്തു. ഖ്യാനം ചൂണ്ടിക്കാണിച്ചപ്പോൾ മറുപടി യില്ല. ഇബ്നു ഉമർ മാസപ്പി റവി നോക്കാൻ ആളെ അയ ച്ചിരുന്നു എന്ന ഹദീസുദ്ധരിച്ചു.

നബി(സ) ഒരിക്കൽ പോലും മാസപ്പിറവി നോക്കുകയോ നോക്കാൻ കൽപിക്കുകയോ ചെയ്യാതിരുന്നതിനാലാണ് ഇബ്നു ഉമർ നോക്കാൻ ശ്രമി ക്കാതിരുന്നതെന്നു പറഞ്ഞ പ്പോൾ അത് ഗവർണറായതി നാലാണെന്ന് മറുപടി. നബി യിൽ നിന്നും പിറവി കാണു ന്നതിനുള്ള യാതൊരു തെളിവും ഹാജരാക്കാൻ സാധിച്ചില്ല. റമദാൻ 22ന് ഇനി യെത്ര ദിവസം ബാക്കിയു ണ്ടെന്ന ചോദ്യത്തിന് 8 ദിവ സമെന്ന് സഹാബത്ത് പറ ഞ്ഞു. നബി(സ) തിരുത്തി 7 ദിവസമേയുള്ളൂ എന്നു പറ ഞ്ഞു. നബി(സ)ക്ക് ഇതെ ങ്ങനെ നേരത്തെ അറിഞ്ഞു എന്ന ചോദ്യത്തിന് അത് വഹ്യ് കിട്ടിയതാണെന്നു പറ ഞ്ഞൊഴിഞ്ഞു. നബി(സ) യുടെ എല്ലാ കല്പനകളും

നോമ്പും പെരുന്നാളും മത്രമല്ലല്ലോ മതപരമായ ആവശൃങ്ങൾ. അയ്യാമുൽ ബീളും അയ്യാമുത്ത ശ്രീഖും കൂടിക്കല രാമോ? ഇദ്ദയുടെയും പ്രായപൂർത്തിയുടെയും സക്കാത്തിന്റെയും മറ്റും കാര്യങ്ങൾ ദീനീവിഷയ ങ്ങളല്ലെ? നോമ്പിന്നും പെരുന്നാളിന്നും കാഴ്ച, മറ്റുള്ളതെല്ലാം കണക്ക് എന്നൊരു രീതിയുണ്ടാ വുമോ? ഈ വിദണ്ഡവാദ ങ്ങൾക്ക് ഖുർആനിൽ നിന്നും ഒരു വാക്ക് പോലും തെളിവ് ഉദ്ധരി ക്കുന്നില്ല. ഹദീസിനെ തെറ്റായി വ്യാഖ്യാനിക്കു കയും ചെയ്യുകയാണ്.

വഹ്യ് തന്നെയാണല്ലോ. ഇത് ജനങ്ങൾക്കുള്ള മാർഗ്ഗദർശന മല്ലേ? ഇബ്നു ഉമർ(റ), ആയി ശ(റ), അലി(റ) തുടങ്ങിയവർ മാസാവസാനം 29ന് ചന്ദ്രൻ മറയ്ക്കപ്പെട്ടാൽ (മഴക്കാർ മൂടി യാൽ) റമദാൻ നോമ്പ് എടു ക്കുമായിരുന്നു. ഇതിൽ നിന്ന് മനസ്സിലാകുന്നത് 'ഫഇൻ ഗുമ്മ' എന്നാൽ മഴക്കാറ ല്ലെന്നും 30 പൂർത്തിയാക്കുക എന്നാൽ പ്രസ്തുത ദിവസം മാസം പൂർത്തിയായതായി കണക്കാക്കുക എന്നതാ പറഞ്ഞപ്പോൾ ണെന്നും പ്രസ്തുത ഹദീസ് ഞാൻ കണ്ടിട്ടില്ലെന്നാണ് മറുപടി പറ ഞ്ഞത്. ന്യൂമൂണിന് എന്താ ണു തെളിവ്, ഹദീസുണ്ടോ എന്നാണ് വെല്ലുവിളി. 5 മിനുട്ട് സമയം തരാമെന്നും പറഞ്ഞു. ന്യൂമൂൺ എന്നത് അല്ലാഹു വിന്റെ പ്രപഞ്ച സൃഷ്ടിപ്പിലെ വൃവസ്ഥയാണ്. ഇതിന്നെ ന്തിനാ തെളിവ്? മാസമാറ്റ ത്തിന്റെ പ്രക്രിയ നടക്കുന്ന തിന്റെ ശാസ്ത്രീയ നാമമാണ് ന്യൂമൂൺ. ചെറുതായിക്കൊണ്ടി രിക്കുന്ന ചന്ദ്രൻ പൂജ്യത്തിലെ ത്തുകയും തുടർന്നു വളരാൻ തുടങ്ങുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ തളർച്ചയുടെയും വളർച്ചയു ടെയും ഇടയിലുള്ള നിമിഷ ത്തിൽ സംഭവിക്കുന്നതാണ് ന്യൂമൂൺ. ന്യൂമൂൺ സംഭവിച്ചു എന്നു പറഞ്ഞാൽ മാസം മാറി എന്നാണർത്ഥം. ഇതുപോലും മന സ്റ്റിലാക്കാത്തവരാണ് 'മാസപ്പിറവി' വിഷയം കൈ കാര്യം ചെയ്യുന്നത്.ഇസ്ലാം കൽപിച്ചിരിക്കുന്നത് ചന്ദ്രക്കല കളുടെ വൃദ്ധിക്ഷയങ്ങൾ നിരീ ക്ഷിക്കാനും തിയ്യതി കണക്കാ ക്കാനുമാണ്. അതാണ് ഹിജ് രി കമ്മിറ്റി ചെയ്യുന്നത്.

# ജിന്നിറക്കാൻ അടിചികിത്സ

ഇബ്നു അബിദിൽ ഖാദിർ മുസ്ല്യാർ

ഇസ്ലാഹീ പ്രസ്ഥാനത്തിൽ നിന്നും പിന്തിരിഞ്ഞു നടക്കുന്നവർ അൽ ഇസ്ലാ ഹിൽ തന്നെ അടിചികിത്സക്ക് ശറഇന്റെ സർട്ടിഫിക്കറ്റു നൽകിയിരിക്കുന്നു! ആട്ടും പാട്ടും തുള്ളലുമെല്ലാം അടുത്തു തന്നെ ശറഇന്റെ പട്ടികയിൽ ഇവർ ഉൾപ്പെടുത്താൻ സാധ്യതയുണ്ട്. അങ്ങനെ മുജാഹിദ് പ്രസ്ഥാനം ഒരു നൂറ്റാണ്ടു പിന്നിടുമ്പോൾ ഒരു വിഭാഗം ഖുറാഫത്തിലേക്ക് തിരിഞ്ഞു നടക്കുന്നത് നാം കാണേണ്ടിവരുന്നു! ഇതിന്റെ കാരണമെന്ത്? ഇതിന്റെ പിന്നിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന വർ ആര്? ഒരു അന്വേഷണത്തിനും വിശകലനത്തിനും ശ്രമിക്കുമ്പോൾ നമുക്ക് ഒരു കാര്യം വൃക്തമാകും. ഗൾഫ് സലഫിസത്തിന്റെ അധിനിവേശമാണെന്ന് ബോധ്യമാകും.

**മു**)ജാഹിദ് പ്രസ്ഥാനത്തെ ചരിത്രം പരി ചയപ്പെടുത്തുന്നത് നവോത്ഥാന പ്രസ്ഥാന മെന്നാണ്. മുജാഹിദുകളെക്കുറിച്ച് ഉൽപതി ഷ്ണുക്കൾ എന്നുമാണ് രേഖപ്പെടുത്തിയി ട്ടുള്ളത്. അന്ധവിശ്വാസങ്ങളിൽ നിന്നും അനാ ചാരങ്ങളിൽ നിന്നും ഒരു പരിധിവരെ മുസ്ലിം സമൂഹത്തെ മോചിപ്പിച്ചതും മുസ്ലിംകളുടെ വൈജ്ഞാനിക പുരോഗതിക്ക് നേതൃത്വം കൊടുത്തതും മുജാഹിദ് പണ്ഡിതന്മാരാണ്. അതുകൊണ്ടു തന്നെയാണ് ചരിത്രം ഈ യാഥാർത്ഥ്യം രേഖപ്പെടുത്തിയതും.

ഒരു നൂറ്റാണ്ടു പിന്നിടുമ്പോൾ മുജാഹിദു പ്രസ്ഥാനം പിളർന്നു! പല കഷണങ്ങളുമാ യി. മുജാഹിദുകൾ ഇന്നു അറിയപ്പെടുന്നത് നേതാക്കളുടെ പേരുകളിലാണ്. മനുഷ്യരുടെ പേരിൽ മാത്രമല്ല; ജിന്നിന്റെ പേരിലും മുജാ ഹിദുകൾ വിളിക്കപ്പെടുന്നു! കാരണങ്ങൾ പല തുമുണ്ട്. അവസാനം ജിന്നിന്റെ പേരിൽ പിളർന്നവർ ആദർശ വ്യതിയാനത്തിനു വിധേ യമായവരുമാണ്. ആദർശത്തിൽ നിന്നും പിന്തി രിഞ്ഞു നടക്കുന്ന വിഭാഗം അന്ധവിശ്വാസ ങ്ങളിലേക്കും അനാചാരങ്ങളിലേക്കുമാണ് മനു ഷ്യരെ കൊണ്ടു പോകുന്നത്. മാട്ടും മാര ണവും മന്ത്രവാദവുമെല്ലാം സലഫിസത്തിന്റെ പേരിൽ നടപ്പിലാക്കുവനുള്ള ഹീന ശ്രമമാണ് ഒരു വിഭാഗം ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. അതിന്നു തെളിവാണ് ജൂൺ ലക്കം അൽ

ഇസ്ലാഹ് മാസികയിലെ അടിചികി ത്സയെക്കുറിച്ചുള്ള ലേഖനം! "ജിന്ന് മനുഷ്യ ശരീരത്തിൽ കയറുകയും അങ്ങനെ അവൻ അവർക്ക് 'സ്വർഉം' (അപസ്മാരം) പോലെ യുള്ള പല രോഗങ്ങൾ ഉണ്ടാക്കുകയും ചെയ്യു

പുറത്ത് പോകാൻ വിസമ്മതിക്കുന്ന ജിന്നിനെ അടിക്കലും ശപിക്കലും ആക്ഷേ പിക്കലുമൊക്കെ ശറഅ് അനുവദിച്ച മാർഗ്ഗ ങ്ങളാണ്. (P.50). യഥാർത്ഥത്തിൽ അടികിട്ടി മരിക്കുന്നതും കഷ്ടത്തിലാകുന്നതും പച്ച യായ മനുഷ്യൻ! അപസ്മാരം പോലെയുള്ള രോഗങ്ങൾ ജിന്ന് ശരീരത്തിൽ കയറുന്നതു കൊണ്ടാണെന്നും അവ പോയിട്ടില്ലെങ്കിൽ അടിച്ച് ഇറക്കാമെന്നും ഇവർ എഴുതി വിട്ടി രിക്കുന്നു. അപസ്മാരം നർവസ് സംബന്ധ മായ ഒരു രോഗമാണ്. ന്യൂറോളജിസ്റ്റിനെയോ മറ്റു വിദഗ്ദ ഭിഷഗ്വരന്മാരേയോ കാണിച്ച് ചികി ത്സിച്ചാൽ മാറുന്ന രോഗമാണ്. പഴയ കാല ങ്ങളിൽ യാഥാസ്ഥിതികന്മാർ ഇതെല്ലാം ജിന്നം പിശാചും കയറിയതാണെന്ന് പറഞ്ഞ് അടിച്ചു ചികിത്സിച്ചിരുന്നു. ഇവരെ ആശുത്രികളിൽ കൊണ്ടുപോയി ചികിത്സിക്കുവാൻ പഠിപ്പിച്ചത് മുജാഹിദുകളാണെന്നു വാശിപിടിച്ച് പ്രസം ഗിക്കുന്നവരും എഴുതുന്നവരും അടിച്ചു ചികി ത്സിക്കുവാൻ ശറഇനെത്തന്നെ കൂട്ടു പിടിച്ചി രിക്കുന്നു!

ഇസ്ലാഹീ പ്രസ്ഥാനത്തിൽ നിന്നും പിന്തി രിഞ്ഞു നടക്കുന്നവർ അൽ ഇസ്ലാഹിൽ തന്നെ അടിചികിത്സക്ക് ശറഇന്റെ സർട്ടിഫി ക്കറ്റു നൽകിയിരിക്കുന്നു! ആടും പാടും തുള്ള ലുമെല്ലാം അടുത്തു തന്നെ ശറഇന്റെ പട്ടി കയിൽ ഇവർ ഉൾപ്പെടുത്താൻ സാധ്യതയുണ്ട്. അങ്ങനെ മുജാഹിദ് പ്രസ്ഥാനം ഒരു നുറ്റാണ്ടു പിന്നിടുമ്പോൾ ഒരു വിഭാഗം ഖുറാഫത്തിലേക്ക് തിരിഞ്ഞു നടക്കുന്നത് നാം കാണേണ്ടിവരുന്നു!

ഇതിന്റെ കാരണമെന്ത്? ഇതിന്റെ പിന്നിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്നവർ ആര്? ഒരു അന്വേഷണ ത്തിനും വിശകലനത്തിനും ശ്രമിക്കുമ്പോൾ നമുക്ക് ഒരു കാര്യം വ്യക്തമാകും. ഗൾഫ് സല ഫിസത്തിന്റെ അധിനിവേശമാണെന്ന് ബോധ്യ മാകും.

കേരളത്തിലെ ഇസ്ലാഹീ ചരിത്രത്തെക്കു റിച്ച് വിശകലനം നടത്തുമ്പോൾ അന്ധമായ തഖ്ലീദിന്നെതിരെ ശക്തമായി ശബ്ദിച്ച ഈജി പിതിലെ നവോത്ഥാന നായകന്മാരെക്കുറിച്ച് പറയാതിരിക്കുവാൻ കഴിയില്ല, ഈജിപ്തിൽ നടന്ന നവോത്ഥാന ശബ്ദങ്ങൾ കേരളത്തിലും പ്രതിധനിച്ചു. ആധുനികകാല മുസ്ലിം ഐക്യ ത്തിന്റെയും നവോത്ഥാനത്തിന്റെയും തേരാ ളികളും സന്ദേശവാഹകരുമായിരുന്നു ജമാ ലുദ്ധീൻ അഫ്ഗാനി(റ)യും ശിഷ്യന്മാരായ ശൈഖ് മുഹമ്മദ് അബ്ദു, സയ്യിദ് മുഹമ്മദ് റഷീദ് റിളാ തുടങ്ങിയവർ. അവരുടെ പഠന ങ്ങളും ഗവേഷണങ്ങളും പ്രഭാഷണങ്ങളും കേര ളത്തിലും ചലനങ്ങളുണ്ടാക്കി. 'അൽമനാർ' മലയാളത്തിലും പ്രസിദ്ധീകരിച്ചത് അതിന്റെ ചലനങ്ങളാണ്. ഈജിപ്തിൽ റഷീദ് റിളയുടെ പത്രാധിപത്യത്തിൽ നടന്നിരുന്ന അൽമനാ റിന്റെ വായനക്കാരനായിരുന്നു വക്കം മൗലവി സാഹിബ്. കേരളത്തിലെ മുജാഹിദ് പ്രസ്ഥാ നത്തിന്റെ തുടക്കകാരനും വക്കം മൗലവിയാ യിരുന്നു. ഉയർന്ന ചിന്തയും ഉന്നതമായ ആശ യവും ഉദാത്തമായ ആദർശവും മുറുകെ പിടിച്ച മഹാപണ്ഡിതന്മാരായിരുന്നു ആദ്യകാല നോതാ ക്കൾ. തഖ്ലീദിയൻ ചിന്താഗതിക്കെതിരെ കേരള സമൂഹത്തെ സജ്ജമാക്കിയത് ഇവ രായിരുന്നു. ഖുർആനും തിരുസുന്നത്തും പ്രമാ ണമായി അംഗീകരിച്ചിരുന്ന പണ്ഡിത സമൂഹം കേരള മുസ്ലിംകളെ അതിലുടെ സഞ്ചരിക്കു വാൻ പഠിപ്പിച്ചു. അതാണ് സലഫീ പ്രസ്ഥാ നം. അതാണ് ഇസ്ലാഹീ സംഘം. അവരാണ് മുജാഹിദുകൾ.

എന്നാൽ ഈ അടുത്ത കാലത്ത് ഒരു വിഭാഗം മാറി സഞ്ചരിക്കുവാൻ മുന്നോട്ടു വന്നു. കാരണം, അവർ സലഫികളുടെ വേഷത്തിൽ കണ്ടത് ഖുറാഫികളെയായിരുന്നു. ഗൾഫ് മേഖ ലയിലേക്ക് ചേക്കേറി ഈ മുജാഹിദുകളും സലഫികളും 'ദിർഹമിന്റേയും ദീനാറിന്റേയും' മൻഹജുകളാണ് സ്വീകരിച്ചത്. ഗൾഫിലെ പണ്ഡിതന്മാരെ തഖ്ലിദു ചെയ്യുന്ന ഒരു വിഭാഗം നേതാക്കൾ മുജാഹിദു സംഘടനയുടെ നേത്യ നിരയിൽ വന്നു. അവർ 'തഖ്ലീദിന്ന് സല ഫീമൻഹജ്' എന്നു പേരുമിട്ടു! ഗൾഫ് മേഖ ലയിൽ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച സർവ്വ ചപ്പുചവർ അറബി ഗ്രന്ഥങ്ങളും മലയാളത്തിലേക്ക് വിവർത്തനം ചെയ്യപ്പെട്ടു. ഈ ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങളിലും നിറഞ്ഞു നിൽക്കു ന്നത് ജിന്നും, മാട്ടും മാരണവും മന്ത്രവാദ ചികിത്സാമുറകളുമാണ്. അൽ ഇസ്ലാഹ് മാസികാ താളുകളിലും നിറഞ്ഞു നിൽക്കു ന്നത് ജിന്നും സിഹ്റും തന്നെയാണ്.

മുസ്ലിം സമൂഹം തന്നെ ഉപേക്ഷിച്ച അടി ച്ചിറക്കൽ ചികിത്സ വീണ്ടും കുത്തിപ്പൊക്കി കൊണ്ടു വന്നത് ജിന്ന് വിഭാഗമാണ്. ഇതിന്റെ പിന്നിൽ സാമ്പത്തിക ചൂഷണം തന്നെയാ ണ്. മുസ്ല്യാക്കന്മാരും തങ്ങന്മാരും മന്ത്രവാ ദത്തിന്റെ പേരിൽ സമ്പത്തുണ്ടാക്കുമ്പോൾ "എന്തു കൊണ്ട് നമുക്കും ആയിക്കൂടാ" എന്ന പൈശാചിക ചിന്തകൾ ഇവരേയും കീഴ്പ്പെ ടുത്തിയിരിക്കുന്നുവോ? അതിന്ന് 'സലഫി'യെന്ന പേരുണ്ടെങ്കിൽ മാർക്കറ്റിൽ നല്ല കോളുകിട്ടുമെന്ന് മനസ്സിലാക്കിയ ജിന്നു മുഹാദിദു മുസ്ല്യാക്കന്മാരാണ് രംഗത്തു വന്നി ട്ടുള്ളത്.

ഒരു നൂറ്റാണ്ടു പിന്നിടുമ്പോൾ ഒരു വിഭാഗം മുജാഹിദുകൾ പിന്തിരിഞ്ഞു പോകുന്നത് ആദർശ വ്യതിയാനം കൊണ്ടു തന്നെയാണ്. മുസ്ലിം സമുഹം വീണ്ടും അന്ധവിശ്വാസ ങ്ങളിലേക്ക് തിരിച്ചു പോകുവാൻ ഇവരും വലിയ നിമിത്തമാകും. ഇഹപര പരാജയത്തിന് ഇത് കാരണമാകുമെന്ന ബോധവൽക്കരണമാണ് മുവഹ്ഹിദുകൾക്ക് നടത്തുവാനുള്ളത്.

Note: ലേഖകന്മാരുടെ സ്വതന്ത്ര വീക്ഷണം അൽഫനാറിന്റെ വീക്ഷണമായിക്കൊള്ളണ മെന്നില്ല തുറന്ന സമീപനമാണ് പത്രധർമ്മ മെന്ന് അൽഫനാർ വിശ്വസിക്കുന്നു.

/എഡിറ്റർ

#### ചിന്താലോകം

# ലോകത്തെ ഏറ്റവും സഹിഷ്ണുതയുള്ള രാജ്യം ഇന്ത്വ: സഊദി എഴുത്തുകാരൻ

റിയാദ്: ലോകത്തെ ഏറ്റവും സഹിഷ്ണുതയുള്ള രാജ്യം ഇന്ത്യയാണെന്ന് പ്രമു ഖ അറബ് നോവലിസ്റ്റും പത്ര പ്രവർത്തകനുമായ ഖലാഫ് അൽഹർബി. 'സഊദി ഗസറ്റി' ൽ ഇന്ത്യ കണ്ട അനുഭവത്തെ ക്കുറിച്ചെഴുതിയ പുസ്തകത്തി ലാണ് അദ്ദേഹം രാജ്യത്തിന്റെ അത്ഭുതങ്ങൾ വരച്ചു കാട്ടുന്ന ത്. നൂറുകണക്കിന് മതങ്ങളും ജാതികളും ഭാഷകളും നില നിൽക്കുന്ന രാജ്യമായിട്ടും മത, സാമൂഹിക, രാഷ്ട്രീയ വ്യത്യാ സങ്ങൾ മാറ്റിവെച്ച് ഒരു രാഷ്ട്ര മെന്ന നിലയിൽ ഇന്ത്യയിൽ നിലനില്ക്കുന്ന സമാധാന ത്തിന്റെ പ്രാധാന്യം പഠനവി ധേയമാക്കേണ്ടതാണെന്ന് അദ്ദേഹം ചൂണ്ടിക്കാട്ടി.

"അത്ഭുതങ്ങൾ നിറഞ്ഞ ഇന്ത്യയിൽ നിന്നാണ് ഞാനി തെഴുതുന്നത്. ഒരു കാലത്ത് അറബിക്കടലിലൂടെയുള്ള സഞ്ചാരികളുടെ സ്വപ്ന നഗര മായിരുന്ന മുബൈയിലാണ് ഞാനിപ്പോൾ. മനുഷ്യർ തിര മാല കണക്കെ നഗരത്തിന്റെ പ്രാന്ത പ്രദേശങ്ങളെ ലക്ഷ്യ മാക്കി സഞ്ചരിക്കുന്നുണ്ട്. ജന സാഗരത്തിന്റെ നിഷ്കളങ്കമായ കണ്ണുകൾ നിങ്ങളെ അത്ഭുത ക്കുന്നതിനിടയിൽ പെട്ടെ ന്നാകും നിങ്ങളൊരു തദ്ദേശ വാസി അല്ലെന്നും എവിടെ നിന്നാണ് വന്നതെന്നുമുള്ള ചിന്തകൾ കടന്നുവരുന്നത്. ഒരൊറ്റ ജനതയായി നിന്ന് കൊണ്ട് മൊട്ടു സൂചി തൊട്ടു ചൊവ്വയിലേക്ക് അയക്കാ നുള്ള റോക്കറ്റ് വരെ ഇവർ സ്വയം നിർമ്മിക്കുന്നു. ഒരോ റ്റ മതവും ഒരൊറ്റ ഭാഷയും മാത്രമായിട്ടും ആളുകൾ കാല്ലപ്പെടുന്ന ലോക ത്തിന്റെ ഒരു ഭാഗത്ത് നിന്നും വരുന്ന എനിക്ക് ഇത് കാണു മ്പോൾ സതൃത്തിൽ അസൂ യ തോന്നുകയാണ്." ഇങ്ങ നെ പോകുന്നു അദ്ദേഹത്തി ന്റെ തുറന്നെഴുത്ത്.

"വിവിധ മത ജാതി രാഷ്ട്രീയ സാമൂഹിക ജന വിഭാഗങ്ങൾ സഹിഷ്ണുത യോടെ, സമാധാനത്തോടെ ജീവിച്ച് മഹിതമായ പാര മ്പര്യം കാത്തു സൂക്ഷിക്കുന്ന ഈ രാജ്യം തന്നെയാണ് ലോകത്തിനു സഹിഷ്ണുത പഠിക്കാനുള്ള ഏറ്റവും വലി യ പാഠശാല. ദാരിദ്ര്യത്തിന്റെ പൊതു ചിത്രമാകാം ഇന്ത്യ യെ കുറിച്ച് ഓർക്കുമ്പോൾ ആദ്യം നമ്മുടെ മനസ്സിലേക്ക് വരുന്നതെങ്കിലും അത് തെറ്റാ യൊരു ചിന്തയും യാഥാർ

. തഥ്യത്തിന് നിരക്കാത്ത തുമാണ്. മുൻ ധാരണക ളാണ് അങ്ങനെയുള്ള ചിത്രങ്ങൾ നമ്മുടെ മന . സ്കിൽ ഉണ്ടാക്കിയത്. എണ്ണ കണ്ടെത്തുന്നതിന് മുമ്പുള്ള നമ്മുടെ ദരിദ്ര മായ ചുറ്റുപാടിൽ ഇന്ത്യ നമുക്ക് സമ്പത്തിന്റെയും സംസ്ക്കാരത്തിന്റെയും നാടായിരുന്നു. സമ്പത്ത് വർദ്ധിച്ചപ്പോൾ നമ്മുടെ മനസ്സിലെ ഇന്ത്യയുടെ ചരിത്രം ദാരിദ്ര്യത്തിന്റേ താക്കി നമ്മൾ മാറ്റുകയാ യിരുന്നു"- അദ്ദേഹം വ്യക്തമാക്കി. വ്യത്യസ്ത മായ ആശയങ്ങളെയും ചിന്തകളെയും ബഹുമാ . നിക്കാനും അതുവഴി ഭയമോ ആശങ്കയോ ഇല്ലാതെ എല്ലാ ജനവി ഭാഗത്തിനും ജീവിതം സാധ്യമാക്കാനും പറ്റുന്ന ഇന്ത്യാ രാജ്യത്തിന്റെ കഴിവ് നമ്മുടെ ചിന്ത കളെ ഉദ്ദീപിപ്പിക്കണ ഖലാഫ് മെന്നും അൽഹർബി എഴുതി.

(കടപ്പാട്: ചന്ദ്രിക. 11.05.2015)

#### പ്രതിവിധി

# ഗ്രുവങ്ങളിലെ ആരാധനാ സമയക്രമം

ഡോ. കോയക്കുട്ടി ഫാറൂഖി

ചോദ്യം: റഷ്യയുടെ വടക്കെ അറ്റത്തെ ഉത്തര ധ്രുവപ്രദേശ പട്ടണമായ സെന്റ് പീറ്റേഴ്സ് ബർഗ് പോലുള്ള 22/23 മണിക്കൂറു കൾ പകൽ വരുന്ന പ്രദേശങ്ങളിലെ നോമ്പ നുഷ്ഠാനത്തെക്കുറിച്ച് അത്ഭുതം കുറിയുള്ള വാർത്തകൾ ചില മാധ്യമങ്ങളിൽ കണ്ടു. അവർ ഇത്രയും സുദീർഘമായ പകൽ സമയം നോമ്പനുഷ്ഠിക്കേണമെന്നു പറയുന്നത് ഇസ്ലാമിലെ വ്രതാനുഷ്ഠാനത്തിലെ കാരുണ്യ പരമായ സമീപനത്തിന് എതിരാവുകയില്ലേ. ജനസംഖ്യയിൽ 10%ത്തോളം മുസ്ലിംകളുള്ള ആ പട്ടണത്തിലെ രാപ്പകലുകൾ സൂര്യനെ ആസ്പദിച്ചു തന്നെ കണക്കാക്കണമോ, അതല്ല റഷ്യൻ ഭരണകൂടം അവിടത്തേക്കു തയ്യാറാക്കിയിട്ടുള്ള പ്രാദേശിക സമയക്രമ വ്യവസ്ഥ പാലിച്ച് മുസ്ലിം ആരാധനകളുടെ സമയം ക്രമീകരിക്കേണമോ?

(സുബൈർ അബ്ദുല്ല, വാഴക്കാട്)

**ഉത്തരം:** ഇവ്വിഷയകമായി ലോക മുസ്ലിം പണ്ഡിതവീക്ഷണം രണ്ടു രൂപത്തിലാണ്. വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ ഫജ്ർ മുതൽ രാത്രി വരെയാണ് നോമ്പിന്റെ സമയം എന്നു ഖണ്ഡി തമായി പറഞ്ഞിരിക്കയാൽ എത്ര ദീർഘമേ റിയ പകലായാലും ആ പ്രദേശക്കാർ ആ സമയം മുഴുവൻ നോമ്പനുഷ്ഠിക്കണം. അവി ടത്തെ അസ്തമയത്തോടെ നോമ്പ് തുറന്ന് മഗ്രിബും അരമണിക്കൂർ കഴിഞ്ഞ് ഇശാഉം ഉദ യത്തിന് അൽപം മുമ്പായി അത്താഴവും കഴിച്ച് നോമ്പ് പിടിച്ച് സുബ്ഹി നമസ്കരിക്കുകയു മാണ് വേണ്ടത് എന്നാണ്.

രണ്ടാമത്തെ വീക്ഷണം: ഉത്തര, ദക്ഷിണ ധ്രുവപ്രദേശങ്ങളിലെ അതിദീർഘ രാപ്പകലു കൾ അനുഭവപ്പെടുന്ന കാലങ്ങളിൽ അവി ടത്തെ മുസ്ലിംകൾ ആ പ്രദേശത്തേക്ക് പ്രത്യേക സമയക്രമമാണ് പ്രയോഗിക്കേണ്ടത്. മുസ്ലിം ലോകത്തിന്റെ ഖിബ്ല നിലകൊ ള്ളുന്ന മക്കയിലെ രാപ്പകൽ സമയദൈർഘ്യ ത്തെയാണവർ മാനദണ്ഡപ്പെടുത്തേണ്ടത്. മക്ക യിൽ എത്ര മണിക്കൂർ പകൽ, എത്ര മണിക്കൂർ രാത്രി ഉണ്ടായിരിക്കും ആ കാലങ്ങളിൽ എന്നു നോക്കി അത് അത്തരം പ്രദേശത്തുകാർ കണ

ക്കാക്കി അഞ്ചുനേര നമസ്കാരവും നോമ്പിന്റെ സമയവും കണക്കാക്കുക. അങ്ങനെ സ്വീകരി ക്കുമ്പോൾ പകൽ സമയത്തു തന്നെ നോമ്പു തുറക്കുകയും മഗ്രിബ് നമസ്കരിച്ച് ഒന്നര മണി ക്കൂർ കഴിഞ്ഞ് ഇശാഉമൊക്കെ നമസ്കരിക്കു കയും രാത്രിയായി വരുന്ന വേളയിലെ അവ സാന സമയത്ത് അത്താഴം കഴിച്ച് നോമ്പ് പിടിച്ച് സുബ്ഹി നമസ്കരിക്കുകയും ചെയ്യുക എന്നാണ്. പൗരാണിക പണ്ഡിതന്മാരിൽ ഇമാം അബൂഹനീഫ, ഇമാം ഔസാഈ തുടങ്ങിയ വർ ഈ വീക്ഷണക്കാരാണ്. (മദാഹിബുൽ അർബഅ). ആധുനിക ലോകപണ്ഡിതന്മാ രിലെ മുഹമ്മദ് സ്വാലിഹുൽ ഉസൈമിൻ, സയ്യിദ് സാബിഖ്, യൂസുഫുൽ ഖർള്ഥാവി തുട ങ്ങിയവരുടെ ഫത്വകളിലും ഈ വീക്ഷണമാ ണുള്ളത്.

'മതാനുഷ്ഠാനങ്ങളിൽ കഷ്ടപ്പാടുകൾ അല്ലാഹു ഉണ്ടാക്കിയിട്ടില്ല.'

(വി.ഖു 5: 6, 22: 78)

'മനുഷ്യരോട് അവരുടെ കഴിവന്നപ്പുറമു ള്ളത് നിർബന്ധിക്കുന്നില്ല.' (വി.ഖു 2: 233, 286; 6: 152; 7: 42; 23: 62). നോമ്പിനെക്കുറിച്ചു പറ യുന്നിടത്ത് അല്ലാഹു പ്രത്യേകം എടുത്തു പറ ഞ്ഞു. "അല്ലാഹു നിങ്ങൾക്ക് ആശ്വാസമാണു ദ്ദേശിക്കുന്നത്. ഒരിക്കലും ഞെരുക്കം/കഷ്ട പ്പാട് ഉദ്ദേശിക്കുന്നില്ല." (വി.ഖു 2: 185)

റമള്വാനിൽ നോമ്പനുഷ്ഠിക്കണം. അത് മത ത്തിന്റെ പഞ്ചസ്തംഭങ്ങളിൽ പെട്ടതാണ്. അതു പേക്ഷിക്കാൻ പാടില്ല. അതിന്റെ നിർവ്വഹണ ത്തിൽ വിട്ടുവീഴ്ചകളും നീക്കുപോക്കുകളും സാഹചര്യ സ്വാധീനങ്ങളും പരിഗണിക്കണം. അതൃധികം സുദീർഘസമയത്തെ ആരാധന നിർബന്ധിച്ചാൽ അതനുഷ്ഠിക്കാൻ കഴിയാതെ ആളുകൾ അതുപറ്റെ ഉപേക്ഷിക്കുകയാണ് അനന്തരഫലം. മറ്റു ഭൗതിക കാര്യങ്ങളിൽ ജോലിസമയവും മറ്റും ക്രമീകരിച്ചത് ആ പ്രദേ ശത്തിന്റെ പ്രത്യേകതയാൽ നടപ്പിലാക്കിയത് ഇതിനും ബാധകമാക്കുകയാണ് നന്മ.

ഈ രണ്ടാമത്തെ വീക്ഷണമാണ് മതം ആവ ശ്യപ്പെടുന്ന നീതി. അതാണ് ബുദ്ധിപൂർവ്വമാ യതും ശരിയായിട്ടുള്ളതും.

# കൊണ്ടാലേ അറിയു ഈ മതനേത്യത്വം?

സുബൈർ മാടായി

**കമായിമം** 

5

2015 इंग्रुं को 17 • कांग्रुं आते

## നൻഹിൽ റദൊൽ **ांग्रिक्टिक्**या

വിതാന് വാർഹിലും അയൽ അറ പ കാര്യങ്ങളിലെ വ്യാമാള്ച വര നാൻ പ്രത്യാതിര

ത്തിലാൻ 22ന് ചൊവ്വാഴ്ചമാ ന്നട്ടുന്നത് കണ്ടതായി സ്ഥിമീകരി ചാത്ത നാവഹച്ചെടുത്തിൽ ബുധ ുടർ - ( രാണ്ബാൻ 30 പൂർത്തിക പ്രത്യസ നിന്നുത്തും വ്യാഴാഴ്ച റ ംഘൻ ഒമ്പാതും സൗദി സുപ്രീം കെ അഭി പ്രഖ്യാപിക്കുകയായിരു

രംവസ്ത്രാട്ടോ സൗര് അവസ്ഥാ ാത്രയുത്ത ശഖ്ദ, സുദൈർ എന്നിവിട്ടങ്ങളിൽ മാസപ്പിറവി വരിത്താരണ സാഹചര്യത്തിലാ ന്നു വാണത്തെ വ്യാഴാഴ്ചനാതിരി ഹുംഗസ് നിത്യമാനിച്ചത്.

व्यक्तिक एक्टाव, इक्कालिक वर्कक ുത്തിരാത് പ്രോലെ ബുധനാഴ്ച o-nharry if 25 mount.

### റമദാൻ മാസപ്പിറവി അറിയിക്കണം

കോഴിക്കോട്: ബുധനാഴ്ച ഭാസപ്പിറവി കാണാൻ സാധ്യതയുള്ളതി നാൽ പിറവി ദർശിക്കുന്നവർ വിവരമറിയിക്കണമെന്ന് ഖാദിമാരായ പാണക്കാട് ഹൈദരലി ശിഹാബ് തങ്ങൾ (0483 2836700), സമസ്ത പാണക്കാട അപ്പാലെ അവാലെ അവാക്ഷ വരുകളർ കേരള ജംസ്ത്രത്തൽ ഉലമ ജന. സെക്രട്ടർ ചെറുപ്പേട്ടി ഓസ്സ്വേർസ് എസ്ലിയാർ (0483 2710146), കാരഞ്ഞുടെട് ഖാദി എഹമാർ ജിഫ്ജി മുന്തുർക്കായ തങ്ങൾ (9446629450), കാനൾക്കോട് ഖാദി കെ. ആലി ക്കൂട്ടി മൂസ്ലിയാർ (9447630238), കോഴിക്കോട് ഖാദിമാരായ കെ.വി. ഇന്നിച്ചത്ത് ഹാജി ( 6495 2703366, 9895271685), മൂഹത്ത് കോയത ങൾ (9447172149), നാസിർ അബ്ദുൽ ഹന്ദ് ശിഹാബുദ്ദീൻ തങ്ങൾ (9447405099, 9745637811) എന്നിവർ അറിയിച്ചു.

(9447405099, 9745637811) എന്നിവർ അറിയിച്ചു. യിമൂർ: ബ്യൂന്നാഴ്ച റമദാൻ മാസപ്പിറവി കാണുന്നവർ അറിയിക്ക ണമെന്ന് കുട്ടായി സംത്വക്ക മുന്നിലി പോല്ല് ജമാത്തത് ഖാദി ഹാ ജി പി.വി. അബ്ദുൽ അനിസ് മൗലവി അറിയിച്ചു. മാസപ്പുറവി കണ്ടാർ അറിയിക്കണമെന്ന് മക്ഷിണ കേരള ജാഇയ്യത്തുൽ ഉലമാ പ്രസിഡൻറ് വി.എം.മൂസ മൗലവിയും കേരള മുസിലിം ജമാത്തത് വൈവർവർജ് സംസ്ഥാന പ്രസിഡൻറ് കടങ്ങൽ അബ്ദുൽ അസി സ് മൗലവിയും അറിയിച്ചു. ഫോൺ: 0474 2740397, 9847075786 സ മൗലപ്പയും അവലപ്പുള്ള വോടെ നേഷ മാലാട്ടെ മാഗാദ് വാരം പെയോൻ: ബുധനാഴ്ച മാസപ്പിവേർ കാണ്യന്നവർ 0494 2666352, 984776900 എന്ന് നമ്പാുകളിൽ അറിയിക്കണമെന്ന് പൊന്നാനി മ ഖ്യാം എാ.പി. മൂയതുകോയ തങ്ങൾ അറിയിച്ചു.

### റമദാൻ വ്യാഴാഴ്ചയെന്ന് ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി

കോഴിക്കോട്: ഗത്ത്ബാൻ 30 പൂർത്തിയാക്കി 2015 ജൂൺ 18 വ്യാഴം ഴ്ച റമാാൻ ഒന്നായിരിക്കുമെന്ന് കോള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റ് ചെയർമാ ൻ എാ. മൂഹമ്മദ് മാനി അറിയിച്ചു.

### ഗൻഫ് മേഖലയിൽ വിാകാർ ഠംധാധ്യ അരംഭം



മുബായ്: ഗാംഫ് മേഖല യിൽ വ്യാഴാഴ്ച റംസാൻ വ്ര തം ആരംഭിക്കും. ചൊവ്വാഴ്ച ഗറാഫ് മേഖലയിൽ മാസ പ്പിറവി ദൃശ്യമാകാത്തതി നാൽ ബുധനാഴ്ച ശത ബാൻ 30 ആയിരിക്കുമെ ന്നും തുടർന്ന് വ്യാഴാഴ്ച റം

സാൻ മാസത്തിനു തുടക്കമാകുമെന്നും സൗ ളി ഉന്നത നീതിന്യായ സമിതിയാണ് ആദ്യം പ്ര ഖ്യാപിച്ചത്. തുടർന്ന് യു.എ.ഇ.യുടെ ചാന്ര നിരീക്ഷണസമിതിയും പ്രഖ്യാപനമിറക്കി. മലേഷ്യ, തുർക്കി, ഇൻഡൊനിഷ്യ തുടങ്ങി

യ രാജ്യങ്ങളിലും വ്യാഴാഴ്ചയാണ് റംസാന് ആ രംഭം. പാശ്ചാതൃരാജ്യങ്ങളിൽ നല്ലൊരു ശത മാനം മുസ്ലിങ്ങളും സൗദി അറേബുയുടെ ഹിജ്റ കലണ്ടറിനെയാണു പിന്തുടരുന്നത്.

പള്ളികളിൽ ബുധനാഴ്ച മാത്രി ഇഗാൽ ന സ്കോരത്തിനുശേഷം തറാവിഹ് നസ്കോരം ന ടക്കും. 17-6-2015 21ത്ര (627)

## മാസപ്പിറവി അറിയിക്കണം

കോഴിക്കോട്; ബൂധനാഴ്ച സൂര്വാസ്തമയത്തി നുശേഷം റംസാൻ മാസപ്പിറവി കണ്ടാൽ അറിയിക്കണമെന്ന് കോഴിക്കോട് മുഖ്യഖാ സി കെ.വി. ഇമ്പിച്ചതർ അറിയിച്ചു. ഫോൺ: 04952703366. മാസപ്പിറവി അറിയി ക്കണമെന്ന് കോഴിക്കോട് വലിയ ഖാസി സ യ്യിര് നാസിർ അബ്ലാൾ ഫയ്ല് ശിഹാബുദ്ദിൻ തങ്ങൾ അറിയിച്ചു. ഫോൺ: 9447405099.

**ച**ിന്ദ്രമാസത്തിയ്യതി നിർണയവുമായി നമ്മുടെ പണ്ഡിതന്മാരും മതനേതൃത്വവും ഈ പാവന മതത്തെ പരിഹാസ്യമാക്കുന്ന പണി തുടരുകയാണ്. അതിന്റെ ദ്യക്സാ ക്ഷിത്വമാണ് മേൽകോളങ്ങളിൽ കാണുന്നത്. ഒരു ചന്ദ്രമാസത്തിലെ അവസാന ദിവസം ഉണ്ടാകുന്ന മഹാ പ്രതിഭാസമാണ് അമാവാസി അഥവാ ഇംഗ്ലീഷിൽ 'ന്യൂമൂൺ' എന്നും മലയാളത്തിൽ മാസപ്പിറവി എന്നും പറയുന്നത്. അതു കഴിഞ്ഞ പിറ്റെദിവസം പുതുമാസത്തിന്റെ ഒന്നാം തിയ്യതിയായിരിക്കും. ലോകത്തുള്ള നാനാ ജാതി മതസ്ഥരും കൃത്യമായി മനസ്സിലാക്കിയിട്ടുള്ള ഈ ലളിത യാഥാർത്ഥ്യം പോലും മാപ്പിള പണ്ഡിതന്മാരും മതനേതൃത്വവും ഗൗനിക്കുന്നേയില്ല. അതറിയാനോ പഠി ക്കാനോ പഠിച്ചവർ പറഞ്ഞതു ശ്രദ്ധിക്കുവാനോ അവർ തയ്യാറുമില്ല. നൂറ്റാണ്ടുകളായി കാക്കകാരണവന്മാർ പിന്തുടർന്നു വരുന്ന അബദ്ധ സമ്പ്രദായത്തെ തങ്ങളും തുടർന്നു വരുകയും അതിനെ ന്യായീകരിക്കാൻ പ്രമാണങ്ങളെ ദുർവ്യാഖ്യാനിക്കുകയുമാണ വർ ചെയ്തുവരുന്നത്. അതിനു നാടായ നാട്ടിലെല്ലാം മുഖാമുഖവും നടത്തുന്നു.

മുജാ ഹിദു കളാണി വി ടത്തെ നവോത്ഥാനക്കാ രെന്നവകാശപ്പെടുന്നവർ. എന്നോ മരിച്ചുപോയ ഉപ്പൂ പ്പാന്റെ ആനപ്പുറം യാത്ര കാരണമുണ്ടായ പൃഷ്ട ത്തിലെ തഴമ്പ് തന്റെ ദേഹ ത്താണെ ന്ന വകാശ പ്പെടു ന്നതു പോലെയാണത്.

അവർക്കെങ്ങനെ ഇക്ക ഴിഞ്ഞ ശഅ്ബാൻ മുപ്പത് 17.06.15 ബുധനാഴ്ച ആയത്? അവർ ശഅ്ബാൻ ഒന്ന് എവിടെ മാസം കണ്ടതനുസ രിച്ചാണ് തീരുമാനിച്ചത്. അതാരും അറിഞ്ഞില്ലല്ലോ! ചന്ദ്രമാസപ്പിറവികളുടെ ഏകീ തീരു മാനത്തിനു കരണ ഖാസിമാരെ സഹായിക്കാനു ണ്ടാക്കി എന്നവകാശപ്പെടുന്ന കേരള ഹിലാൽ കമ്മിറ്റിക്കാർ അവരെ സഹായിക്കാത്തതു കൊണ്ടായിരുന്നുവോ കോർഡിനേഷൻ കൗൺസി ലിലെ 'തങ്ങളാതി മുസ്ലിയാ ഖാസിമാർ' ബുധനാഴ്ച 29 എന്ന് പ്രഖ്യാപിച്ചത്? ഒരേ ബുധനാഴ്ച ഒരേ നാട്ടിൽ ഒരേ കൂട്ടാളികൾക്കു തന്നെ തിയ്യതി ഇരുപത്തിഒമ്പതും മുപ്പതും! നാടകാന്ത്യത്തിൽ റമളാൻ ഒന്ന് ഇരുകൂട്ടർക്കും 18.06.15 വ്യാഴാഴ്ച ഒരുമിച്ച്! അങ്ങനെ തല്ലിയും പിരി ഞ്ഞും ഇണങ്ങിയും ഒത്തും ചക്കള ത്തി പ്പോരു പോലെ കോർഡിനേഷൻ കമ്മിറ്റി അംഗങ്ങൾ സുഖമായി കഴി ഞ്ഞുകൂടുന്നു ഈ മാവേലി നാട്ടിൽ.

ഇന്ന് 17.06.15 ബുധനാഴ്ച ശഅ്ബാൻ 29 ആയതിനാൽ റമദാൻ മാസപ്പിറവി കണ്ടാൽ അറിയിക്കണമെന്ന് സർവ്വ ഖാസിമാരും മുസ്ലിയാക്ക ന്മാരും തങ്ങൾമാരും ആവശ്യ

പ്പെട്ട അതേ ദിവസം ഇന്നു 30 തികഞ്ഞതിനാൽ വ്യാഴാഴ്ച നോമ്പ് ഒന്നായിരി ക്കുമെന്ന് കേരളാ ഹിലാൽ കമ്മിറ്റി ചെയർമാൻ എം. മുഹമ്മദ് മദനിയും കെ.ജെ.യു പ്രസിഡണ്ട് അബ്ദുൽ ഹമീദ് മദീനിയും പ്രഖ്യാപിച്ചു. സുന്നികളും മുജാഹിദുകളും കൂടിയുള്ള ഒത്തുകളിയുടെ ഭാഗമാണീ പ്രഖ്യാപനം. നോമ്പിന്റെ ഉറപ്പിക്കൽ മുജാ ഹിദുകൾക്കും പെരുന്നാളുറ പ്പിക്കൽ സുന്നികൾക്കുമായി ഭാഗിച്ചതിന്റെ ബാക്കിപത്രമാ ണിത്. പടച്ചവനേ, ഇവർ അങ്ങനെ പ്രഖ്യാപിച്ചില്ലായിരു ന്നുവെങ്കിൽ നമ്മുടെ റമദാൻ ഒന്നാം തിയ്യതി ആകെ കുള മാകുമായിരുന്നു! ഏതാ യാലും അല്ലാഹു സൂറത്തു യാസീൻ 40–ാം വചനത്തിൽ പറഞ്ഞ പ്രകാരം (ഇദ്റാ ക്കുൽ ഖമറി അലശ്ശംസി) സൂര്യനെ ചന്ദ്രൻ മറികടന്നു ശഅബാൻ മാസം തീർന്ന ചൊവ്വാഴ്ച ദിവസ മായ (16.06.15) അമാവാസി കഴി ഞ്ഞിട്ടും ലോക മുസ്ലിം കളെക്കൊണ്ട് പാവന റമ ള്വാൻ ഒന്നായ ബുധനാഴ്ച തീറ്റിച്ചും കുടിപ്പിച്ചും കഠിന ഹറാം ചെയ്യിപ്പിച്ച കുറ്റത്തിൽ നിന്ന് ഇവർക്ക് പരലോകത്ത് രക്ഷയുണ്ടാവുകയില്ലെന്ന് സവിനയം അറിയിക്കട്ടെ. ഈ 'പൊട്ടൻകളി' കഴിഞ്ഞ നൂറ്റാ ണ്ടുകളിൽ നടന്നു വന്നതിൽ കുറ്റം പറയാനില്ല. അന്നറി യാത്ത കാലമായിരുന്നു. ചന്ദ്ര നിൽ കാലുകുത്തി അവി ടത്തെ പാറയും മണലും വാരി ക്കൊണ്ടുവന്ന ഇക്കാലത്ത്, കിറുകൃത്യമായി ചന്ദ്ര, സൂര്യ, ഗോള ചലനങ്ങളെല്ലാം മന സ്സിലാക്കാൻ കഴിഞ്ഞിട്ടും

ഈ മഹായാഥാർത്ഥ്യം മറച്ചു വെച്ച് സമുദായ മക്കളുടെ ആരാധനയെ – ദീനുൽ ഖയ്യി മായ – വക്രതയില്ലാത്ത ഈ മതനിയമത്തെ ലജ്ജ യി ല്ലാതെ ലംഘിക്കാൻ നേത്യ ത്വം വഹിക്കുന്നവരേ, നിങ്ങൾ വലിയ കുറ്റമാണു ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കുന്നത് എന്ന് ശക്തമായി മുന്നറിയിപ്പ് നൽകുന്നു.

സഊദിയടക്കമുള്ള ഗൾഫ് നാടുകളിലും വ്യാഴാ ഴ്ചയായിരുന്നു നോമ്പ് തുട ങ്ങിയത് എന്നതിലെ 'നിഴ ലൈക്യം' ചൂണ്ടി അഭിമാനിച്ച് അഖില ലോക തിന്മയിൽ പങ്കാളികളായിരിക്കുകയാ ണിന്ന് എല്ലാവരും. ഇവിടത്തേ ക്കാൾ യാഥാസ്ഥിതികരായ ഒരു പറ്റം പണ്ഡിതന്മാരുണ്ടവി ടെയും. അവരും പടിഞ്ഞാറൻ ചക്രവാളത്തിലെ അസ്തമി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഒന്നാം തിയ്യതിയിലെ ചന്ദ്രക്കലയെ നഗ്നനേത്രങ്ങൾ കൊണ്ട് കണ്ടാൽ അതിന്റെ പിറ്റേദി വസം പുതുമാസത്തിന്റെ ഒന്നാം തിയ്യതി ആണെന്ന അഖില ലോക വങ്കത്തരം നാണമില്ലാതെ വിളിച്ചു കൂവു കയാണ്. ഉദയത്തിലെ സൂ ര്യോദയമാണോ ആദ്യം നട ക്കുന്നത് അതോ ചന്ദ്രോദ യമോ ആദ്യം എന്ന് മനസ്സി ലാക്കി (ഇഖ്ത്തിലാഫുൽ മത്വാലിഅ്) കിഴക്കിൽ തീരു മാനിക്കേണ്ടത് പടിഞ്ഞാറൻ ചക്രവാളത്തിലെ അസ്തമയ ചന്ദ്രനെ നോക്കി കണ്ടു തീരു മാനിക്കുന്നതിൽ നിന്ന് എന്ന് ഈ മുസ്ലിം മത നേതൃത്വം മാറുന്നില്ലയോ അതുവരെ ഈ നടനനൃത്തം ആടിത്തി മിർക്കുക തന്നെ ചെയ്യും.

#### വേദസുക്ത സമന്വയം

# യേശുവും യൂദാസും

"എളിമയെപ്പറ്റിയുള്ള നീണ്ടപാഠമാണ് ജീവിതം."

(ജെയിംസ് മാത്യു ബാരി)

#### ശുഭദിനം

പ്രശസ്ത ചിത്രകാരനായിരുന്നു റെബ്രാൻ. യേശുവിന്റെയും ശിഷ്യന്മാ രുടെയും ചിത്രങ്ങൾ വരയ്ക്കണമെന്ന് ഒരിക്കൽ അദ്ദേഹത്തിനു തോന്നി. ബൈബിളിലെ തന്റെ കഥാപാത്രങ്ങൾക്കിണങ്ങുന്ന മുഖങ്ങൾ തേടി അദ്ദേഹം ആംസ്റ്റർഡാമിലെ തെരുവുകളിലൂടെ നടക്കുകയായിരുന്നു. അങ്ങനെ നടക്കുമ്പോൾ സുന്ദരനും സുമുഖനും യേശുവിന്റെ മുഖഛായ യുള്ളവനുമായ ഒരാളെ കണ്ടുമുട്ടി. അങ്ങനെ അദ്ദേഹം ചിത്രരചന ആരം ഭിച്ചു. ക്യാൻവാസിലേക്ക് ശിഷ്യന്മാരുടെ ചിത്രങ്ങൾ ഓരോന്നായി പകർത്തി. യേശുവിനെ ഒറ്റിക്കൊടുത്ത ശിഷ്യനായ യൂദാസിനെ വരയ്ക്കേണ്ട സമയ മെത്തി. അതിനായി തകർന്നുലഞ്ഞ ഹൃദയമുള്ള ഒരാളെ തേടി ചിത്രകാ രൻ തെരുവിലൂടെ നടക്കുമ്പോൾ കടത്തിണ്ണയിൽ അലസനും അസ്വസ്ഥ നുമായി ഇരിക്കുന്ന ഒരു ഭവനരഹിതനെ കണ്ടുമുട്ടി. മുഷിഞ്ഞ വേഷധാരി യുടെ കണ്ണുകൾ അഗാധമായ ദുഃഖം വിളിച്ചോതുന്നുണ്ടായിരുന്നു. അയാളെ വിളിച്ചുവരുത്തി ചിത്രകാരൻ ക്യാൻവാസിലേക്ക് പകർത്തി. ചിത്രകാരൻ അയാളോടു നന്ദിപറഞ്ഞു. അപ്പോൾ അയാൾ: 'നിങ്ങൾ എന്നെ ഓർക്കു ന്നില്ലേ?' ഇല്ല, കണ്ടതായി ഓർക്കുന്നില്ല – ചിത്രകാരൻ. യേശുവിന്റെ ചിത്രം വരയ്ക്കാനായി ഞാൻ നിങ്ങൾക്കു മുമ്പിൽ ഇരുന്നു തന്നിട്ടുണ്ട്. അയാൾ പറഞ്ഞു.

ഓരോ മനുഷ്യന്റെ ഉള്ളിലും ഒരു യേശുവും യൂദാസും ഒളിഞ്ഞിരിപ്പു ണ്ട്. ഏറ്റവും ഉയരങ്ങളിലേക്കുയർന്ന് യേശുവാകുവാനും ഏറ്റവും ഹീനാ വസ്ഥയിലേക്ക് താഴ്ന്ന് യൂദാസാകാനുമുള്ള സാധ്യതകൾ പേറുന്നവനു മാണ് മനുഷ്യൻ. അതുകൊണ്ടാണ് ഒരുവന്റെ പാപങ്ങളെയോ കുറവുക ളെയോ ചൊല്ലി നമുക്കൊരിക്കലും അവനെ വിമർശിക്കാൻ അവകാശമി ല്ലാത്തത്. ചില സാഹചര്യങ്ങളിൽ നമ്മളും ഇതുപോലെ ചെന്നെത്താനിട യുണ്ട്. നാം ക്രിസ്തുവാകാൻ വേണ്ടിയുള്ള പരിശ്രമത്തിലായിരിക്കും. പക്ഷേ, അപ്പോഴും യൂദാസിനെയോർത്ത് കരുണയോടെ നിലകൊള്ളാൻ നമുക്കു കഴിയണം. ജീവിതം എന്നു നാം വിളിക്കുന്ന മഹാനാടകത്തിലെ എല്ലാ കഥാപാത്രങ്ങളെയും തെളിമയുള്ളതാക്കി മാറ്റാനു തകുന്ന വെളിച്ചമായി നാം മാറണം.

> (ചിന്താസരിദ് സാഗരം, വിശ്വപസിദ്ധ ചിന്തകൾ)

മനുഷൃകുലത്തിൽ എന്നും ഇബ്രാഹീമുകളും നംറൂദ്മാരും, മോസസ്മാരും ഫറോവമാരും, മുഹമ്മദ്മാരും അബൂജഹൽമാരും, ഗാന്ധി മാരും ഗോഡ്സെമാരും ഉണ്ടാ വുക സ്വാഭാവികം. രണ്ടുതരം ഹൃദയങ്ങളുടെ മാതൃകകളാ ണവർ. മനുഷ്യൻ ഉയർന്നാൽ മഹോന്നതരായ മാലാഖമാരേ ക്കാൾ വിശുദ്ധരാകാം. തരം താഴ്ന്നാൽ പിശാചിനേക്കാൾ മലിനമായേക്കാം. അധഃപതന ത്തിൽ മനുഷ്യർക്കു മോചനം

നേടണമെങ്കിൽ നമ്മുടെ സ്രഷ്ടാവ് പറഞ്ഞതല്ലാതെ മാർഗ്ഗമില്ല. വിശുദ്ധ ഖുർആൻ പറയുന്നു:

''തീർച്ചയായും മനു ഷൃനെ നാം ഏറ്റവും നല്ല ഘടനയോടുകൂടി സൃഷ്ടി ച്ചിരിക്കുന്നു. പിന്നീട് അവ നെ നാം അധമരിൽ അധമ നാക്കിത്തീർത്തു. വിശ്വസി ക്കുകയും സൽകർമ്മനിരത നാവുകയും ചെയ്തവരൊഴി കെ. എന്നാൽ അവർക്കാ കട്ടെ അറ്റുപോകാത്ത പ്രതി ഫലമുണ്ടായിരിക്കും.'' (വി.ഖു: 95: 4-6).

മറ്റേതൊരു ജന്തുവർഗ ത്തിനും നേടാൻ കഴിയാത്ത അനേകം നേട്ടങ്ങൾ കരസ്ഥ മാക്കാൻ സാധിക്കുംവിധമുള്ള

സവിശേഷ ഘടനയോടെ യാണ് അല്ലാഹു മനുഷ്യരെ വിനൃസിച്ചിട്ടുള്ളത്. മറ്റൊരു ജന്തുവും പതിക്കാത്ത നിന്ദ്യ വും നികൃഷ്ടവുമായ നിലവാ രത്തിലേക്ക് താഴാനുമുള്ള സാധ്യതയും മനുഷ്യരിൽ നിലനിൽക്കുന്നു. ഉന്നതിയി ലേക്കും അധഃപതനത്തി ലേക്കും മനുഷ്യനെ നയി ജീവിതക്രമങ്ങൾ ഏതൊക്കെയെന്ന് സ്രഷ്ടാ യായവൻ കൃത്യമായി വഴി കാട്ടി തന്നിട്ടുമുണ്ട്. തിരഞ്ഞെ ടുക്കുവാൻ വിവേകവും വിവേ ചന ബുദ്ധിയും നൽകി അനു ഗ്രഹിച്ചിട്ടുമുണ്ട്. എന്തു വേണ മെന്നു മനുഷ്യനു തന്നെ തീരുമാനിക്കാം.

കെ.കെ

# 'നവയാഥാസ്ഥിതികത'

പണ്ട് യാഥാസ്ഥിതിക സ്ഥാപനങ്ങളിലും അവരിലെ പണ്ഡിതന്മാരും നവോത്ഥാന ചിന്ത കരുടെ പുസ്തകങ്ങളോ പ്രസംഗങ്ങളോ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങളോ വായിക്കാനോ കേൾക്കാനോ വിദ്യാർത്ഥികളേയോ അനുയായികളേയോ അനുവദിക്കുമായിരുന്നില്ല. ഇന്ന വർ വളരെ വളർന്നു. എല്ലാം വായിക്കാനും വായിപ്പിക്കാനും പഠിക്കാനും അവർക്ക് മടിയി ല്ല. എതിർക്കാനും വാദിച്ചു തോൽപ്പിക്കാനുമെങ്കിലും അവർ അത് കരസ്ഥമാക്കുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ കേൾക്കണോ, അൽഫനാർ പല ഇസ്ലാഹീ സ്ഥാപനങ്ങളിലും എത്തുന്നുണ്ട്. എന്നാലത് റീഡിംഗ് റൂമിലേക്കോ ലൈബ്രറിയിലേക്കോ നൽകുന്നില്ല എന്നും അവിടത്തെ പഠിതാക്കൾ പറയുന്നു. പ്രൻസിപ്പിൾ/ ലൈബ്രേറിയൻ അവ പൂഴ്ത്തുന്നു. അൽഫനാ റിൽ ലേഖനം നൽകിയ എഴുത്തുകാരനെ ശാസിക്കുകയും സംഘടനയിൽ നിന്ന് പുറ ത്താക്കുമെന്ന് ഭീഷണിപ്പെടുത്തുകയും ചെയ്യുന്നുവത്രെ. ചിലർ ചിലരെ 'നവ യാഥാസ്ഥി തികർ' എന്ന് ഓമനപ്പേരിട്ട് വിളിച്ചപ്പോൾ മുഖം ചുളിച്ചവർക്കിപ്പോൾ അപ്പേര് സത്യമായും യോജിക്കുന്നുവെന്നു തന്നെ ബോധ്യമായിട്ടുണ്ട്.

(നാഖിദ്)

## ശാന്തി - ശാന്തി

യാഥാർത്ഥ്യമായ ഒന്നിനെയും ഭീക്ഷണിപ്പെടുത്താനാവില്ല. കൃത്യമായ ഒന്നും നിലനിൽക്കുന്നില്ല. ദൈവത്തിന്റെ സമാധാനം ഇവിടെയാണ് നിലകൊള്ളുന്നത്.

(അജ്ഞാതനാമകം)

<sup>ചൈതന്യം</sup>

# മാതാപിതാക്കൾ

'മാതാപിതാക്കൾക്കു നന്മ ചെയ്യാൻ മനുഷ്യനോട് നാം കല്പിച്ചു. വൈഷ മൃത്തോടെയാണ് തന്റെ മാതാവ് അവനെ ഗർഭം ധരിച്ചതും പ്രസവിച്ചതും മുല യുട്ടിയതും.'

(ഖുർആൻ: അധ്യായം: 46. സുക്തം: 15)

#### ശുഭദിനം!

എല്ലാ ആധ്യാത്മിക ഗ്രന്ഥങ്ങളും മനുഷ്യരെ അടിക്കടി ഉപദേശിക്കാറുള്ള കാര്യ മാണ്, മാതാപിതാക്കൾക്കു ചെയ്തു കൊടുക്കേണ്ട സുകൃതങ്ങൾ. പൊതുവിൽ മനുഷ്യർ ഇക്കാര്യത്തിൽ വീഴ്ച വരുത്തുന്നവരായതു കൊണ്ടാവും അതങ്ങനെ യായത്. അതേസമയം സ്വന്തം കുഞ്ഞുങ്ങളോട് സ്നേഹ–വാത്സല്യങ്ങൾ കാണി ക്കണമെന്നും അവരെ നന്നായി നോക്കി വളർത്തണമെന്നും മാതാപിതാക്കളെ ആരെങ്കിലും ഉപദേശിക്കുന്നതായി കാണാറും കേൾക്കാറുമില്ല. കാരണം. അതു പ്രകൃതിപരമാണ്. സ്വന്തം മക്കളെ സ്നേഹിക്കണമെന്നും ലാളിക്കണമെന്നും ഒരു മാതാവിനെയും ഒരു പിതാവിനെയും ആരും ഉപദേശിക്കേണ്ടതില്ലല്ലോ!

വയസ്സായ മാതാപിതാക്കളെ ഒരു ഭാരമായി കാണുന്ന രീതി ഇന്ന് വ്യാപകമാ വുകയാണ്. സ്വാഭാവികമായ നന്ദികേടിനോടൊപ്പം മനുഷ്യന്റെ ജീവിതശൈലി യിൽ വന്ന മാറ്റങ്ങൾ കൂടിയായപ്പോൾ ചില മാതാപിതാക്കളുടെ സ്ഥാനം വീടു കൾക്കു പുറത്തായി. അവരുടെ സഹവാസം സ്വന്തം മക്കൾക്കും മരുമക്കൾക്കും പേരക്കിടാങ്ങൾക്കുമൊപ്പമായിരിക്കേണ്ടതിനുപകരം വൃദ്ധ സദനങ്ങളിലെ അന്തേ വാസികളുടെ കൂടെയായി.

ചെറുപ്പത്തിൽ അവരിൽ നിന്നു കിട്ടിയ സ്നേഹത്തിനും സംരക്ഷണത്തിനും നന്ദി കാണിക്കാൻ മടിക്കുന്ന ഈ മനുഷ്യർക്ക് നാളെ സ്വന്തം മക്കളിൽ നിന്ന് അത്തരമൊരനുഭവം നേരിടേണ്ടിവരുന്നത് സഹിക്കാനാവുമോ? കാലം ഇത്തരക്കാർക്കായി കാത്തുവെച്ചിരിക്കുന്നതെന്താണെന്നാരു കണ്ടു?

(ചിന്താസരിത്സാഗരം)

#### സൂത്രവാക്യങ്ങൾ

### രാജാവിനേക്കാൾ രാജഭക്തി

ബീഫ് കഴിക്കാതെ ജീവിക്കാനാകാത്തവർക്ക് പാക്കിസ്ഥാനിലേക്കോ മറ്റ് അറബി രാജ്യ ങ്ങളിലേക്കോ പോകാവുന്നതാണ് (കേന്ദ്രമന്തി മുഖ്താർ അബ്ബാസ് നഖ്വി).

"ഗോവധ നിരോധം വളരെ പ്രതിഷേധങ്ങൾക്ക് വഴിവച്ചു. ആ പ്രതിഷേധങ്ങൾ പെട്ടെന്നു നിലക്കാൻ പോകുന്നില്ല. ബി.ജെ.പി ക്ക് സ്വയം നന്നാവണമെങ്കിൽ അതാവാം. അല്ലാതെ അവർ ഹിന്ദുരാഷ്ട്രമുണ്ടാക്കാനാണ് ശ്രമമെങ്കിൽ ഇവിടെ ആഭൃന്തര യുദ്ധമുണ്ടാകും. പാർലിമെന്റിലെ വെറും ആളെണ്ണൽകൊണ്ട് കാര്യമായി ഒന്നും ചെയ്യാൻ കഴിയില്ല."

(കാഞ്ചഐലയ്യ)

# ഒഴുക്കിനൊത്തു വളരുക

**പി**തുവത്സയത്തിന്റെ വാതായനത്തിൽ നിൽക്കുന്നവനോട് ഞാനിങ്ങനെ പറഞ്ഞു: എനിക്കൊരു റാന്തല് തരിക, അജ്ഞാത പാതകളിലുടെ ഞാൻ സുഗമയാത്ര നടത്തട്ടെ, അപ്പോൾ അവൻ എന്നോടിങ്ങനെ പറഞ്ഞു: വേണ്ട അന്ധകാരത്തിലേക്കു നടകൊൾകെ, നിന്റെ വിരലുകൾ ദൈവകരങ്ങളാൽ ഇറുക്കിപ്പിടിക്കുക. ഒരു റാന്തലിനേക്കാൾ മികച്ചതും പരിചിത പാതയേക്കാൾ സുരക്ഷിതവും അതാണ്.

(ഇംഗ്ലണ്ടിലെ ജോർജ്ജ് അറാമൻ രാജാവ്)

#### ശുഭദിനം

ഒരിക്കൽ രണ്ടു പേർ കടൽത്തീരത്തുകൂടെ തങ്ങളുടെ പട്ടണം ലക്ഷ്യമാക്കി നടന്നു പോകുകയായിരുന്നു. പെട്ടെന്ന് കടൽ ക്ഷോഭിച്ചു. തിരകൾ സുനാമി കണക്കെ ആഞ്ഞടി ച്ചു. രണ്ടു പേരെയും കടൽ നക്കിയെടുത്തു. ഒരാൾ ആകെ പരിഭ്രമിച്ച് കൈകാലിട്ടടിച്ച് തിരികെ തീരത്തെത്താൻ കിണഞ്ഞു പരിശ്രമിച്ചു. എന്നാൽ അയാൾ വെള്ളത്തിലേക്ക് ആണ്ടു പോവുകയാണുണ്ടായത്. എന്നാൽ രണ്ടാമനാകട്ടെ, കടൽക്ഷോഭം തന്റെ നിയ ന്ത്രണത്തിന് അതീതമാണെന്നു മനസ്സിലാക്കി കഴിയുന്നത്ര ശാന്തനായി. കടൽത്തിര രണ്ടാ മനെ വഹിച്ചുകൊണ്ടു സഞ്ചരിച്ചു. ഏതു പട്ടണത്തിലേക്കാണോ അയാൾക്കു പോകേ ണ്ടിയിരുന്നത് പ്രസ്തുത തീരത്തു കൊണ്ടുപോയി ഇട്ടു, തിര. ഇതയാൾക്ക് ആനന്ദകര മായ അതിശയം സമ്മാനിച്ചു. നടന്നിരുന്നെങ്കിൽ ചെല്ലുമായിരുന്നതിനേക്കാൾ വളരെ കുറച്ചു സമയം കൊണ്ട് അവിടെയെത്തിച്ചേരാൻ കഴിഞ്ഞതിൽ അയാൾ നന്ദിയുള്ളവനുമായി.

നമുക്കു നിയന്ത്രിക്കാൻ കഴിയാത്ത ചില കാര്യങ്ങൾ ജീവിതത്തിൽ വന്നു ചേരാം. അപ്പോൾ നമുക്കു വേണ്ടി ഈ പ്രപഞ്ചം പ്രവർത്തന നിരതമാകുന്നുണ്ടെന്ന് ഉറച്ചു വിശ്വ സിക്കുക. അവയോടു മല്ലിടാൻ പോയാൽ നമ്മുടെ ശക്തിചോർന്നു പോയേക്കാം. ജ്ഞാനി പക്കലുള്ള ശക്തിയെ സമാഹരിക്കുകയും തനിക്കുവേണ്ടി അവയെ യായവൻ തന്റെ കർമനിരതമാക്കുകയും ചെയ്യും.

(വിശ്വപസിദ്ധചിന്തകൾ പേജ് 11)

ദൈവഹിതം എന്തെന്ന് നമുക്കറിയില്ല. നമ്മോട് പ്രയത്നിക്കാൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ആത്മവിശ്വാസത്തോടെ പ്രതീക്ഷാ നിർഭയമായ മനസ്സോടെ കൽപിക്കപ്പെട്ടാ കാര്യം ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കുക. ചിന്തിച്ചും ചെയ്യാനുള്ള കാര്യത്തെക്കുറിച്ചുള്ള ശരിയായ ധാര ണയോടെയും മുന്നോട്ടു ഗമിക്കുക. മറ്റുള്ളവരുമായി കൂടിയാലോചിക്കേണ്ട വിഷയങ്ങ ളിൽ ആശയവിനിമയം ചെയ്തും ചർച്ച നടത്തിയതിനും ശേഷം ഉറച്ച മനസ്സോടെ പ്രവർത്തി ക്കുക. ബാക്കി ഭാവികാര്യങ്ങൾ ദൈവത്തിൽ ഭരമേൽപ്പിക്കുക. വിശാസികൾക്കു വമ്പിച്ച വിജയം അത് പ്രദാനം ചെയ്യും. അല്ലാഹു പറയുന്നു: "കാര്യങ്ങളിൽ നീ അവരോട് കൂടി യാലോചിക്കുക. അന്തിമ തീരുമാനമെടുത്തു കഴിഞ്ഞാൽ ദൈവത്തിൽ ഭരമേൽപിക്കുക. ദൈവത്തിൽ ഭരമേൽപിച്ചവരെ ദൈവം സ്നേഹിക്കുന്നു. ദൈവം നിങ്ങളെ സഹായിക്കുന്ന പക്ഷം നിങ്ങളെ മറ്റാർക്കും തോൽപിക്കാനാകില്ല. അവൻ കൈവിട്ടുകളഞ്ഞാൽ പിന്നെ ആരുണ്ട് നിങ്ങളെ സഹായിക്കാൻ? അതിനാൽ വിശ്വാസികൾ ദൈവത്തിൽ സർവ്വവും ഭരമേൽപിച്ചുകൊള്ളട്ടെ." (വി.ഖു 3: 159, 160)

(എസ്.എം)

# താതികം

## സുപ്രധാന കാര്വം

**ദ**ിരു ഗുണകാംക്ഷി ചോദിച്ചു. ലോകത്ത് മുസ്ലിംകൾ എന്തെല്ലാം ഗുരുത രമായ പ്രശ്നങ്ങൾ നേരിടുന്നു. വിശ്വാസ രാഹിത്യം, സാമ്പത്തിക അഴിമതി കൾ, കടുത്ത സാമൂഹ്യ പ്രശ്നങ്ങൾ, മദ്യപാനം മുതൽ അനാശാസ്യ കാര്യ ങ്ങൾ, കൊള്ളകളും കൊലകളും അങ്ങനെ അനേകം പ്രശ്നങ്ങൾ. നിങ്ങൾ അതീവ നിസ്സാരമായ രണ്ടു പെരുന്നാളുകളുടെ മാസപ്പിറവി വിഷയത്തിൽ ജീവിതം മുഴുവൻ ഏതാണ്ട് അർപ്പിച്ചിരിക്കുകയാണ്. മറ്റെല്ലാ കാര്യങ്ങളും ഉപേക്ഷിക്കു കയുമാണ്.?

മറുപടികൊടുത്തതിങ്ങനെ: 'അജ്ഞാതനാമകം'ത്തിൽ പറയുന്നുണ്ട്. "സുപ്ര ധാന കാര്യത്തെ അങ്ങനെത്തന്നെ നിലനിർത്തുകയെന്നതാണ് സുപ്രധാനകാര്യം" എന്ന്. ജീവിതത്തിലെ ഒരു സുപ്രധാനഘട്ടത്തിൽ നാമെല്ലാവരും എത്തിച്ചേരും. എന്താണ് ഏറ്റവും പ്രധാനപ്പെട്ടതെന്ന് മനസ്സിലാക്കാനും നമ്മുടെ ഉന്നതമൂല്യ ത്തിനനുസരിച്ച് ജീവിതം കെട്ടിപ്പടുക്കാനും നാം തീരുമാനത്തിലെത്തുന്ന സന്ദർഭ മാണിത്. മനസ്സിന് ഏറ്റവുമധികം തൃപ്തിനൽകുന്ന കാര്യത്തിനു മുൻഗണന യേകി നാം ചെറിയ കാര്യങ്ങളെ അവഗണിക്കണം. സ്നേഹത്തിന്റെയും കാരു ണ്യത്തിന്റെയും മുഹുർത്തങ്ങളെ താലോലിക്കാൻ നമ്മെയിതു സാഹായിക്കും. നമ്മുടെ മനസ്സിന്റെ യഥാർത്ഥ ലക്ഷ്യത്തിൽ നിന്ന് യാതൊരു കാരണവശാലും പിന്തിരിയരുത്. നിങ്ങൾക്ക് ഏറ്റവും അർത്ഥ പുർണമെന്നു തോന്നുന്നവ നിങ്ങൾ അനുഷ്ഠിക്കുക. അപ്പോൾ മറ്റെല്ലാം ജീവിതത്തിലേക്ക് താനേ ഒഴുകിയെത്തി ക്കോളും. ലോകത്തെ ഒന്നടങ്കം നന്നാക്കിയെടുക്കാൻ നിനക്കു കഴിയുകയില്ല. നിന്റെ വൃത്തത്തിൽ നിന്ന് കൊണ്ട് പരമാവധി നിസ്വാർത്ഥമായി പ്രവർത്തി ക്കുക. അതിന്റെ സുഖദായകമായ ഫലം നിന്റെ കരങ്ങളിൽ വന്നു ചേരും.

(ടി.വി.കെ.കെ)

# നിങ്ങളുടെ ജീവിതത്തിന്റെ മുല്യം

കടൽ തീരത്ത് കളിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കെ ഒരു കുട്ടിയെ തിരമാലകൾ തട്ടിയെ ടുത്തു. ആഞ്ഞടിക്കുന്ന തിരമാലകളെ കുസാതെ ഒരാൾ കുട്ടിയെ രക്ഷിക്കാൻ കടലിലേക്ക് ചാടി. കരയിൽ നിന്നവർ അയാളുടെ സാഹസികത കണ്ട് അമ്പ രന്നു. ഒടുവിൽ ഭയാനകമായ അവസ്ഥയിൽ നിന്ന് അയാൾ കുട്ടിയെ വീണ്ടെ ടുത്ത് കരയിലെത്തിച്ചു. കുട്ടി തന്നെ രക്ഷിച്ച മനുഷ്യനോട് പറഞ്ഞു: 'എന്റെ ജീവൻ രക്ഷിച്ചതിനു നന്ദി' കുട്ടിയുടെ കണ്ണുകളിലേക്ക് സൂക്ഷിച്ചു നോക്കി ക്കൊണ്ട് അയാൾ പറഞ്ഞു: 'കുട്ടീ അതൊക്കെ ശരി. പക്ഷേ, രക്ഷിക്കപ്പെ ടാൻ തക്ക അർഹതയുള്ളതാണ് നിന്റെ ജീവിതമെന്ന് തെളിയിക്കേണ്ടത് നീ തന്നെയാണ്.'

(അജ്ഞാതനാമകം)

# വെബ്സൈറ്റുകളുണ്ടാക്കുന്ന ഫിത്ന

ഇൻഫർമേഷൻ ടെക്നോളജിയുടെ അനന്ത സാധ്യതകൾ മതപ്രബോധന രംഗത്തും അനുഷ്ഠാന രംഗത്തും വിശ്വാസികൾക്ക് ഗുണകരമായി ഉപയോഗിക്കേണ്ടതുണ്ട്. അല്ലാഹു മനുഷ്യർക്ക് അനുഗ്രഹിച്ചു നൽകിയ ജ്ഞാനം മുസ്ലിംകൾക്കും പരമാവധി പ്രയോജന പ്പെടുത്തേണ്ടതാണ്. നിർഭാഗ്യവശാൽ ഇസ്ലാമിനും മുസ്ലിംകൾക്കും ഗുണകരമായ വിധ ത്തിലല്ല പലപ്പോഴും ഇത് ഉപയോഗപ്പെടുത്തി വരുന്നത്.

മാസപ്പിറവി തീരുമാനിക്കാനുറച്ച് കുറെ വെബ്സൈറ്റുകൾ പ്രവർത്തിക്കുന്നുണ്ട്. ഇവ യെല്ലാം തന്നെ പാരമ്പര്യ വാദങ്ങൾക്ക് ശാസ്ത്രീയമാനം പടച്ചുണ്ടാക്കുകയാണ്. അതു വഴി യഥാർത്ഥ ഖുർആനിക വിധിയോ അതിന്റെ ശാസ്ത്രീയമാനങ്ങളോ അവതരിപ്പിക്ക പ്പെടുന്നില്ല. ഓരോ സൈറ്റുകാരനും ഓരോതരം മാനദണ്ഡങ്ങളാണുള്ളത്. എല്ലാം കാഴ്ച ക്കാരുടെ വക. ഇവർ പലതരം തിയ്യതികൾ ലോകത്തിനു നൽകുന്നു. തിയ്യതി എന്താ ണെന്നു പോലും നിശ്ചയമില്ല. ഒരു മാസത്തിലെ ദിവസങ്ങളുടെ നമ്പറാണ് തിയ്യതിയെന്നും ദിവസം ഭൂമിക്കു ഒന്നേയുള്ളുവെന്നും അതിനാൽ ഒരു ദിവസത്തിന് ഒരു തിയ്യതി മത്രമെ പാടുള്ളുവെന്നു പോലും അറിയാത്തവരാണ് വെബ്സൈറ്റുകളും കലണ്ടറുകളും തയ്യാ റാക്കുന്നത്. ഇവരുടെയെല്ലാം വെബ്സൈറ്റുകളിൽ യഥാർത്ഥ അഹില്ലയും മനാസിലും കാണിക്കുന്നുണ്ട്. പക്ഷെ, മവാഖീത്ത് (തിയ്യതികൾ) തെറ്റിക്കും. ഖുർആൻ പറയുന്നത് 'അഹില്ല' മവാഖീത്തിനുള്ള അടയാളമെന്നാണ് (വി:ഖു: 2:189) ഇത്തരം വെബ്സൈറ്റു കൾ വലിയ കുഴപ്പങ്ങളാണ് ഉണ്ടാക്കിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്. മുസ്ലിം പണ്ഡിത സഭകളും രാഷ്ട്ര നേതാക്കളും യാഥാർത്ഥ്യം മനസ്സിലാക്കാതെ ഈ വെബ്സൈറ്റുകളെ അവലം ബിക്കുന്നതാണ് കുഴപ്പങ്ങൾക്കു കാരണം. (ടി. അബ്ദുൽശുക്കൂർ)

## ഭൂചലന ലക്ഷ്യം

"തന്റെ സ്രഷ്ടാവായ അല്ലാഹുവിനോട് തന്റെ വിരിമാറിൽ വച്ച് മനുഷ്യമൃഗങ്ങൾ കാട്ടി ക്കൂട്ടുന്ന പേക്കുത്തുകൾ കണ്ട് ക്ഷമനശിക്കുന്ന ഭൂമി. അല്ലാഹുവിന്റെ അനുമതിയോടെ നടത്തുന്ന രോഗപ്രകടനമാണ് ഭുചലനം."

"ഇവിടെ കുലുങ്ങുന്ന ഭൂമിയും കുലുങ്ങാത്ത മനുഷ്യരുമാണുള്ളത്. ആകയാൽ കുലു ക്കങ്ങൾ ശക്തിയായി മടങ്ങി വന്നേക്കാം. അല്ലാഹു കാത്തുരക്ഷിക്കട്ടെ."

(ശിഹാബുദ്ധീൻ മഅ്ദനി)

"അല്ലാഹുവിന്റെ പതിവും നടപടിക്രമവും കാര്യകാരണങ്ങൾക്കിടയിലുള്ള ബന്ധവു മായി ബന്ധപ്പെട്ടതാണ്. അടിമകളെ കാര്യങ്ങൾ പഠിപ്പിക്കലും അദ്ധാന മേഖലകളിലേ ക്കിറക്കലുമാണ് അത്കൊണ്ട് അല്ലാഹുവിന്റെ ലക്ഷ്യം.'

(മസ്നവി, 427-ജമാലുദ്ധീൻ റൂമി)

### പാവങ്ങൾ

'സിഹ്ർ' ഫലിക്കാത്തതിൽ അഗാധ ദുഃഖവും നഷ്ടവും അപ്പണി നടത്തിക്കൊടു ക്കുന്ന സാഹിറൻമാർക്കാണല്ലോ ഉണ്ടാവുക. എന്നാൽ ആ നഷ്ടം നികത്തിക്കൊടുക്കാൻ മുവഹ്ഹിദുകളായിരുന്ന നവോത്ഥാനക്കാരിൽ ചിലർക്ക് എന്തൊരുത്സാഹം അല്ലേ? നബി( സ)ക്ക് സിഹ്ർ ഫലിപ്പിക്കാൻ അവർ പാടുപെടുന്നു. പാവം!

(എ.യു.എസ്. തിരൂരങ്ങാടി)

ചരിത്രം

## പരലോകത്തെ രാജാക്കന്മാർ

മുഹമ്മദ് ശമീം ഉമരി

നബി(സ) മദീനയിൽ എത്തിയ ഉടനെ ചെയ്തത് പള്ളി നിർമ്മാണം. ആ പള്ളിയാണ് പ്രസിദ്ധമായ മസ്ജിദുന്നബവി.

നബി(സ) സഞ്ചരിച്ച ഒട്ടകം മുട്ടുകുത്തിയ സ്ഥലത്താണ് അത് സ്ഥാപിച്ചത്. സ്ഥലം സൗജന്യമായി നൽകാൻ ഉടമസ്ഥർ തയ്യാറായെങ്കിലും നബി(സ) അത് സ്വീകരിച്ചില്ല. വിലയ്ക്കു വാങ്ങുകയാണ് ചെയ്തത്. അബൂബക്കറിൽ നിന്ന് കാശ് കടം വാങ്ങിക്കൊ ടുത്ത്. ആ സ്ഥലത്ത് അപ്പോൾ ഈന്തപ്പനകളും മറ്റു ചില വൃക്ഷങ്ങളും അവിശ്വാസിക ളുടെ പഴയ ഖബറുകളും ഉണ്ടായിരുന്നു.

മരങ്ങൾ വെട്ടി. ഖബറുകൾ നിരപ്പാക്കി. പള്ളി നിർമ്മിച്ചു. ഖിബ്ലയുടെ ഭാഗത്ത് ഈന്ത പ്പനത്തടികൾ വച്ചു. അന്ന് ബൈത്തുൽ മുഖദ്ദസായിരുന്നു ഖിബ്ല. പള്ളിയുടെ നീളവും വീതിയും നൂറ് മുഴം വീതം. കട്ടിലകൾ കല്ല് കൊണ്ട്. തറം മൂന്ന് മുഴം ഒഴിച്ച് ഇഷ്ടികകൾ പാകി.

പള്ളി നിർമ്മാണത്തിൽ നബി(സ)യും പങ്കു കൊണ്ടു. ഇഷ്ടികകളും കല്ലുകളും ചുമ ലിലേറ്റി എത്തിച്ചു കൊടുക്കുകയായിരുന്നു അദ്ദേഹത്തിന്റെ ജോലി.

ലളിതമായ പള്ളി. കെട്ടിടം എന്ന് പറഞ്ഞുകൂടാ. ഒരു പന്തൽ! തൂണുകൾ ഈത്തപ്പന ത്തടി കൊണ്ട്. മണലും ചരൽക്കല്ലുകളും കൊണ്ട് തറ നിറച്ചു. മേൽക്കൂര ഈന്തപ്പന യോല കൊണ്ട്. മഴ വന്നാൽ ചോർന്നൊലിക്കും. നായ, പൂച്ച പോലുള്ള മൃഗങ്ങൾ കയറി യിറങ്ങും.

ഈ കൊച്ചു പന്തലിൽ വെച്ചാണ് നബി(സ) മനുഷ്യരിലെ മാലാഖമാരെ വളർത്തിയെ ടുത്തത്. സോച്ഛാധിപതികളായ ചക്രവർത്തിമാരെ മര്യാദ പഠിപ്പിച്ച് അതിമാനുഷരെ വാർത്തെ ടുത്തത്. പരലോകത്തെ സുൽത്താന്മാരെ സൃഷ്ടിച്ചത്.

(മുഹമ്മദ് നബി 101 കഥകൾ, കടപ്പാട്)

## മത സാഹാർദ്ദ ദുത്

പാലായനം ചെയ്ത് മദീനയിൽ എത്തിയ ഉടനെ നബി(സ) ചെയ്തത് മൂന്ന് കാര്യങ്ങൾ.

- 1. അല്ലാഹുവുമായുള്ള ബന്ധം നന്നാക്കാൻ പള്ളി സ്ഥാപിച്ചു.
- 2. മുസ്ലിംകൾ തമ്മിലുള്ള ബന്ധം നന്നാക്കാൻ മുഹാജിറുകൾക്കും അൻസാറു കൾക്കും ഇടയിൽ സാഹോദര്യം സ്ഥാപിച്ചു.
  - അമുസ്ലിംകളുമായുള്ള ബന്ധം നന്നാക്കാൻ അവരുമായി സഖ്യം ചെയ്തു.

### കാരുണ്യം

മനുഷ്യജീവിതത്തിൽ മൂന്നു കാര്യങ്ങൾ പ്രധാനപ്പെട്ടതാണ്. ഒന്നാമത്തേത്, കരുണയു ണ്ടാവുക എന്നതാണ്. രണ്ടാമത്തേത്, കരുണയുണ്ടാവുക എന്നതാണ്. മൂന്നാമത്തേത് കരു ണയുണ്ടാവുക എന്നതുതന്നെ. ഹന്റി ജയിംസ്

# വചനാനുഭവം

### എം.എ. കാരപ്പഞ്ചേരി

വ്തിനാലു നൂറ്റാണ്ടുകൾക്കു മുമ്പ് ഒരു റമദാൻ മാസത്തിലാണ് ദൈവം മനുഷ്യർക്ക് വേണ്ടി വിശദമായ സന്മാർഗത്തിന്റെ നിയമപുസ്തകമായ ഖുർആൻ വെളിപ്പെടുത്തിത്തു ടങ്ങിയത് (2:185). പ്രതാചരണം മനുഷ്യനെ ധർമ്മനിഷ്ഠനാക്കുമെന്ന് ഖുർആൻ (2:183) പറയുന്നു. ഉപവാസവും ഉപാസനകളും മാത്രമല്ല ഖുർആൻ മനനവും ധർമ്മനിഷ്ഠയുടെ ഉപാധിയായി വർത്തിക്കുന്നു. ഖുർആനനുഭവത്തിന്റെ സാമൂഹിക പ്രസക്തമായ ഏതാനും സ്വകാര്യ വിചാരങ്ങൾ വായനക്കാരുമായി പങ്കുവെക്കുകയാണ്:

1985ലോ 86ലോ ആണെന്നു തോന്നുന്നു നീതിക്കു വേണ്ടിയുള്ള ഒരു കൂട്ടായ്മ (Youth for Justice) തൃശുരിൽ നടത്തിയ ഒരു സെമിനാറിൽ പ്രസംഗിക്കവെ ഞാൻ ഒരു ഖുർആ ൻ വചനം (4:75) എടുത്തുദ്ധരിച്ചു. പീഡിതർക്കുവേണ്ടി ദൈവത്തിന്റെ മാർഗത്തിൽ പോരാ ടാതിരിക്കാൻ നിങ്ങൾക്കെന്തവകാശം? എന്നു തുടങ്ങുന്ന എന്റെ പരിഭാഷ അന്ന് വേദി യിലുണ്ടായിരുന്ന പ്രശസ്ത പത്ര്രപ്രവർത്തകനും സാംസ്കാരിക പ്രവർത്തകനുമായിരുന്ന വി.ടി. ഇന്ദുചുഢനെ ഹഠാദാകർഷിച്ചു. പരിപാടിക്കൊടുവിൽ അദ്ദേഹം എന്നോടു സ്വകാ ര്യമായി ചോദിച്ചു: 'ഇങ്ങനെയൊരു വചനം യഥാർത്ഥത്തിൽ ഖുർആനിലുണ്ടോ? ഇക്കാ ലത്ത് ചെറുപ്പക്കാർ ഖുർആനെ ആകർഷകമാക്കാൻ പല പൊടിക്കൈകളും പ്രയോഗി ക്കാറുണ്ടെന്നാണ് എന്റെ അനുഭവം.' ഇത്തരം മഹാശയങ്ങൾ ഖുർആനിലുണ്ടെന്നും ആശയ വ്യക്തതയില്ലാത്ത പരിഭാഷകൾ മുലം അവ മറഞ്ഞു കിടക്കുകയാണെന്നും ഞാനദ്ദേ ഹത്തോടു പറഞ്ഞു. അക്കാലത്ത് അദ്ദേഹം ഇസ്ലാമിൽ താല്പര്യമെടുക്കുകയും ഖുർ ആൻ പരിഭാഷകൾ പതിവായി വായിക്കുകയും ചെയ്യാറുണ്ടായിരുന്നുവത്രെ.

പ്രസ്തുത ഖുർആൻ വചനം പ്രശസ്ത വിമോചന ദൈവശാസ്ത്രകാരനായിരുന്ന ഡോ.പൗലോസ് മാർ പൗലോസിനെയും വല്ലാതെ ആകർഷിച്ചിരുന്നു. ലാറ്റിനമേരിക്ക യിൽ വിമോചന ദൈവ ശാസ്ത്രത്തിനു തുടക്കം കുറിച്ച ഗുട്ടിയേരസ് ബൈബിൾ മാത്ര മല്ല ഖുർആനിലെ ചില വചനങ്ങളും ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയിരുന്നതായി പില്കാലത്ത് ഡോ. പൗലോസ് എന്നോടു പറയുകയുണ്ടായി.

ഇങ്ങനെ എത്രയെത്ര വചനങ്ങളാണ് വായിക്കപ്പെടാതെ, ശ്രദ്ധിക്കപ്പെടാതെ, സ്വാംശീ കരിക്കപ്പെടാതെ പോകുന്നത്. മുപ്പതോളം മലയാള പരിഭാഷകൾ ഇന്നു വിപണിയിൽ കിട്ടും. പോരാത്തതിന് നൂറുകണക്കിന് ഖുർആൻ സംഗമങ്ങളും പഠന- ഗവേഷണ വിദ്യാ ലയങ്ങളും പാരായണ/ ആലാപന മത്സരങ്ങളും കിസ് പരിപാടികളും പരീക്ഷകളും യുനിവേഴ്സിറ്റികൾ നടത്തുന്ന 'അന്തർ ദേശീയ' സെമിനാറുകളും വരെ കേരളത്തിലു ടനീളം വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്നു! കാറോടിക്കുമ്പോൾ ഖുർആൻ അർത്ഥം സഹിതം കേൾക്കാം. ബസ്സിലിരുന്നും കടത്തിണ്ണയിലിരുന്നും കേൾക്കാം. മൊബൈൽ ഫോണിലും കേൾക്കാം. പള്ളിയിലിരുന്നു മൊബൈലിൽ ഖുർആൻ ഓതാം. തർക്കത്തിനിടയിൽ പെട്ടെന്നു മൊബൈ ലിൽ നോക്കി ആവശ്യമുള്ള വചനങ്ങൾ എടുത്തുദ്ധരിക്കാം. 'ഖുർആൻ ഗ്ലാസിലാക്കി യിരുന്ന ആ പഴയകാലം എന്നോ പോയി മറഞ്ഞു. പിന്നീട് എല്ലാ സംഘങ്ങൾക്കും ക്ലാസു കളായി. ഇപ്പോൾ സിഡികളും മൊബൈലുകളുമായി.

പക്ഷെ ഖുർആനെവിടെ? എന്റെ മനസ്സിൽ നിരന്തരം ഉയർന്നു വരുന്ന ഈ ചോദ്യ മാണ് ഇവിടെ ആരംഭിക്കുന്ന സ്ഥിരം പംക്തിയുടെ പ്രചോദനം.